## المدخل الى الفلسفة الحديثة

الدكتور سي.اي.ام.جود

الحالخل ع قيان ، الى مار الحال الع عيان ، الى المار الحال العال ا

# الفلسفة الحديثة

تأليف الركتور سى ٢٠ أى ١ أمم ٠ مور راستاذ الفلسفة بجامعة لندن

ترحمة

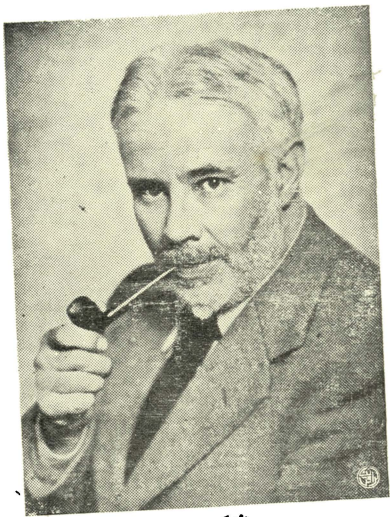
کریم متی

نيسانس في الاحاب من دار المعلمين العالية ببغداد

مَظَّنِعُ كَا لِمُنْ لِمُظَّنِّكُمُ الْمُطَّنِّكُمُ الْمُطَلِّحُمُّا لِمُنْ لِمُنْظَنِّمُ الْمُفَادِدة - بغداد خركة الابطة للطبع والنشرا لممذودة - بغداد ١٩٥٠

> shia*b*ooks.n رابط بدیل **<** mktba.net

شبكة كتب الشيعة



الدكتور جود

## محتويات الكتاب

| . صفحة  | ,                                                   |
|---------|-----------------------------------------------------|
|         |                                                     |
| 11 - 0  | ١ _ مقدمة المترجم                                   |
| 14 - 14 | ٣ _ مقدمة المؤلف                                    |
| 14-15   | ر ٣_ الفصل الأول — الواقعية الحديثة                 |
| 01 — 74 | 🖊 ئے۔ الفصل الثاني — فلسفة برتراند رسل              |
| A• — •Y | <ul> <li>الفصل الثالث — المثالية الجديدة</li> </ul> |
| /* — */ | ٦ _ الفصل الرابع — الفلسفة العملية                  |
| 177—1.4 | 🗸 ٧ ــ الفصل الخامس ـــ فلسفة برجسون                |
| s - 1   | ٨ ــ ثبت المصطلحات الواردة في الكتاب                |
| डो      | ٩_ جدول الخطأ والصواب                               |
|         |                                                     |

### مقدمة المترجم

ولد الاستاذ جود ، مؤلف هذا الكتاب ، من ابوين انكليزيين في اليوم الثاني عشر من شهر آب سنة ١٨٩٠ م ، وتلقى دراسته الثانوية في مدرسة بلندلس (Blundells) ، وخرج منها جاهلا تماماً كما يقول هو ، فهده المدرسة لم تعلمه شيئاً يستحق الذكر في علم الطبيعة او الحياة ، او علم الاجتماع او علم السياسة ، اما علم النفس فلم يسمع عنه شيئاً في ذلك الوقت ، لذلك اعتقد جود ، ولا يسزال يعتقده ، ان المدارس الخاصة الوقت ، لذلك المحدية عاجزة عجزا فظيعاً عن تربية الشباب واعدادهم للحياة العصرية ،

وبعد ذلك نال جود المجانية للدراسة في كلية بوليول (Balliol) في أكسفورد ، فدرس التاريخ والفلسفية ، وفي هذه المدة كانت الجمعية الفابية (Fabian Society) نشطة اشدالنشاط ، فاصبحالاستاذ جود اشتراكيا تحت زعامة كول (G. D. H. Cole) ، وقد حكم عليه بغرامة مالية لانه قاد جمهورا من المتظاهرين الى تذكار الشهداء والقي بينهم خطاباً نورياً ، وذاق جود في اكسفورد اول مرة المتعة التي يحس بها الخطيب في التأثير في سامعيه ، وجعلهم يشاركونه في كلماته وانفعالاته .

هناك عوامل كثيرة قامت بدورها في تكوين عقلية جود • على ان اهم عامل فيها هو الدور الذي قام به شو (Shaw) في توجيه جود • كان جود يقدس شو في ايام تلمذته ، وهو لا يزال يعده اعظم كاتب انكليزي على الاطلاق • ويحاول جود ان يقتفي شو في اسلوبه الخطابي في اغلب الاحيان •

وقد اخذ جود عن شو مذهبه في التطور الابداعي واللاماركية الجديدة (Neo-Lamarckism) • اعتقد شهو ان تفسير داروين أ لتغيرات التطور منحيث انها تعزى الى الانتخاب الطبيعي تفسير قاصر ؟ ولذلك رجع الى نظرية لامارك الاولى القائلة بأن جهود الكائن الحي لتكييف نفسه مع بيئته هي العامل الذي يحدد التطور ، واضاف اليها مفهوم المبدأ الابداعي المقصود ـ ذلك المدأ الذي يسمه شو قوة الحاة والذي يعمل في التطور ، وهو المسؤول الاول عن تقدم الكائنات الى اشكال ارقى للحياة • غير ان جود بشر متأخرا بمبدئه الخاص في التطور الإبداعي او الحيوية (Vitalism) في كتابه « المادة والحياة والقيمة » (Matter, Life And Value) • منح شو الحياة دافعاً تستطيع به ان تمضى الى ابعد مما وصلت اليهَ في التطور ، واعتقد ان خط التطور متجه نحو الوصول الى قدرة كبيرة لتنظيم المستقبل الانساني المتطور تنظيما واعيا • اما جود فقد اعتقد ان مفهومي «الراقي، و « المنحط » اللذين استعملهما شو انما ينمان على وجود القيمة • فلا نستطيع \_ على رأى جود ـ ان نعد الحياة راقية او منحطة بحدودها نفسها . وفكرة المستويات المتقدمة الراقية في الكون تتضمن وجود قيم خارجة عن عملية الحياة نفسها وتشير الى اتجاه التطور • تصور جود القيمة شيئاً متميزا موجودا وجودا مستقلا عن الحياة وعن المادة • وهكذا يتضمن مبدؤه شيئًا \_ هو الحياة \_ يعبر عن نفسه في حدود شيء آخر \_ هو المادة \_ للحصول على وعي تام لشيء ثالث ـ هو القمة .

كان نظام جود الفلسفى المتقدم محاولة للتوفيق بين فلسفة نسو وبركسون (Bergson) من جهة ، ونظام افلاطون من جهة اخرى ـ ذلك انه اعتقد ان عالم المثل (Ideas) عند افلاطون هو عالم القيم ، فاعتقد جود ان المادة والحياة والقيمة ـ وهى اشياء مختلفة مستقل بعضها عن يعض ـ اجتمعت ليتفاعل احدها مع الآخر بطريق الاتفاق لاغير ، غير انهذه العقيدة

تبدو له الآن بعيدة عن الصواب ، ويرى ان هذه الاشياء الثلاثة هي على الارجح وجهات لولحدة واحدة او مظاهر لفعل آله خالق .

وفى سنة ١٩١٤ تولى جود منصبا فى لجنة التجارة بوزارة العمل ، واستمر فى منصبه هذا حتى منح منصب رئيس قسم الفلسفة وعلم النفس فى كلية بربيك (Berbick) فى جامعة لندن سنة ١٩٣٠ ، وقد منحته هذه الجامعة شهادة الدكتوراه سنة ١٩٣٦ ، ولم تمنعه واجباته فى وزارة العمل من ان يكتب بعض الكتب: فقد كتب « النابهون » (Highbrows) وهىقصة روائية هجا فيها الفابيين هجاء مرا ،

وكان جود داعياً من دعاة السلام خلال الحرب الكبرى الأولى ، وعد الحرب شكلا من اشكال الجنون العام الـذي يجب على كل رجـل عاقل ان يتجنبه • واعتقد ان خير وسيلة لمنع ورقوع الحرب هي ان يقسم عدد كاف من الناس بأن لا يشاركوا فيها مهما كانت الظروف والاوضاع • واستمر جود على التشير بتعاليمه السلمية في فترة ما بين الحربين الكبريين • واعتقد ان معاهدة فرساى انما خلقت الظروف لحرب اخرى اسوأ من الأولى قد تقضي على الحضارة الانسانية قضاء تاماً • وفي بداية الحرب الكبرى الثانية تنحى عن منصبه السابق وعمل بما في وسعه في وزارة الاستعلامات لحشد المجهود الحربي على النَّازيين • ولقد شعر جود بانلس هناك منسبيل لمقاومة النازية التي يتمثل الشر فيها تمثلا فظيعاً الا القضاء علمها اذا ارادت البشرية المحافظة على قيم الحضارة الغربية • ولم يخطر ببال جود ان العقلية النازية يمكن اصلاحها بالوسائل الروحية التي اقترح السلميون استخدامها بدلا من المقاومة العسكرية • ولربما كان كره جود للعنف السبب الاول لمناهضته الشكل الماركسي الامكان الوصول اليها الاعن طريق العنف كما يقول الماركسيون • وفي روسيا رأى جود بأم عينية الشقاء والدمار والفوضوية والخسارة في الارواح

التي احدثتها الحرب الاهلية والنزاع الثائر ، واعتقد ان الشقاء الذي تحدثه حرب الثورة في بلاد كانكلترا سيكون اكبر مما كان في روسيا .

وتعزى مناهضته للماركسية منجهة اخرى الى اعتقاده الحرية الفكرية و فالماركسيون يتخذون تدمير الراسمالية هدفا اول لهم ، ويضحون بحريتهم لتحقيق هذا الهدف ، اما جود فانه يضع حرية الفكر فوق الاشتراكية ، ويرى انه يجب ان تكون المحافظة على حرية المفكر والفنان من اهم واجبات الدولة ، وهو يطرى اطراء كثيرا قيمة الاقناع والتسامح ، ويعتقد ان خير مجتمع هو مجتمع يتوفر فيه اكبر قسط من الحرية للتقدم والنماء ،

يمكن تقسيم كتب جود الى انواع رئيسة ثلاثة • كتب جود عدة كتب عالج فيها مسائل الحياة اليومية ، وليس هناك بحوث لم يأخذ فيها دورا فعالا • وهذه الكتب تحاول ان توضح فلسفة العقل فيما يتعلق بمشكلات هذا العصر • ففى كتابه « تحت الضلع الخامس » (Under the Fifth Rib) نشر دستورا للعقليين دعا فيه الى اصلاحات واسعة النطاق في مسائل الطلاق ، ومنع ضعفاء العقول من الزواج ، وازالة الرقابة على المسرحيات ، وضرورة فصل الكنيسة عن الدين وغيرها •

ثانيا ، كتب جود عدة كتب لا تعدو كونها مختصرات لموضوعات الفكر الفلسفى والاجتماعى من الناحية التقليدية والحديثة ، واهم هذه الكتب هى « الدليل على الفكر الحديث » (Guide to Modern Thought) و « الدليل على دراسة الاخلاق والسياسة » Guide to the Study of ، و«الدليل على دراسة الاخلاق والسياسة » Ethics and Politics) (An Introduction to Modern ، وهاديثة » (An Introduction to Modern . وهاده الكتب تبين مقدرة جود الفائقة على الكتابة الموجزة الواضحة ، ولعلها احسن المقدمات لحقول الفكر التي تعالجها ، الموجزة الواضحة ، ولعلها احسن المقدمات التي ينظر قي فيها الى نواحى خياته ،

واهمهذه الكتب « كتاب جود » (The Book of Joad) و « ميثاق جود » (The Testament of Joad) • وتعطينا هذه الكتب مفتاحا لفهم شخصية جود وتكشف عن العوامل التي قامت بدور في تكوينها •

واخيرا ؟ يبسط جود تفسيره الخاص مشكلات الحياة والفلسفة في عدد من الكتب • فكتابه • جوانب فلسفية للعلم الحديث » (Philosophical من الكتب • فكتابه • جوانب فلسفية للعلم الحديث » Aspects of Modern Science نقد بارع للافكار الفلسفية لعلماء الطبيعة بوالفلك • وهو يعتقد ان هولاء العلماء تخطوا حدود بحوثهم في تفكيرهم الفلسفي، فوقعوا في اخطاء •

أما كتابه « فلسفة عصرنا » (Philosophy of Our Times) فهو بيان واضح للنظرة القائلة ان للقيم ، ولا سيما قيم الخير والحق والجمال والسحادة ، واقعا عيانيا ، وهي المواد التي تسعى وراءها البسيرية بذاتها ، ويشك جود في مقدرة العلم على اعطائنا بيانا مرضيا عن القيم ، ويقول ان صحة الاعتقاد الواقع العياني للقيم يجب الا تحقق بطريقة علمية بل بالاستدلال الفلسفي المؤسس على الخبرة ، ولاسيما الخبرة في حقل الفن والدين ، ان الطريقة العلمية طريقة تقوم على الملاحظة والتجربة ، فالعلم يعطينا بيانا وصفيا للاشياء ، ولكنه يعجز عن تفسير السبب في كون الاشياء كما هي ، ويعجز كذلك عن ان يبين الاساس التي تقوم عليه الطريقة التي يستخدمها العلم كذلك عن ان يبين الاساس التي تقوم عليه الطريقة التي يستخدمها العلم تفسه ، وقد كتب جود هذا الكتاب لانه يؤمن بان اعتقادالاسان الواقع العياني للقيم الازلية ضرورة حيوية في هذا العصر المضطرب

ولعل كتابه الاخير « الله والشر » (God And Evil) اكثر مؤلفاته اهمية وهذا الكتاب يبين رجوع جود الى الدين واتخاذه اياه موضع آماله وايمانه و ترك جود الآن المذهب الانساني الذي كان اعز شيء عنده قبلا ولم يعد يؤمن بالعقل الايمان العظيم الذي كان عنده من قبل ، وتبين له ان الانسان لا يستطيع التغلب على الشر الكامن عميقا في قلبه دون مساعدة الله

ومعونته و وبشارته اليوم هي ان الله يظهر للانسان عن طريق قيم الخير والحق والجمال و وان الله كائن يحب الشر ويخلقهم و يستطيع الانسان ان يحس وجود الله في قلبه بسعيه وراء الحير والحق والجمال ولا يستطيع الانسان ان يتغلب على الشر الا عن طريق النعمة الآلهية و

ولا يمكننا ان نعتد جود مفكرا اصلا ، ولكن كتاباته ممتعة وتدعوا الى التفكير ، وهو من اذكى معلمى هذا العصر واوضحهم لنسر الاراء العصرية ، ولعل عقل جود من ادق السجلات عندنا للميول والنزعات الفكرية في عصرنا هذا ،

والكتاب الذى اقدمه لقراء اللغة العربية يصف بايجاز وامانة المذاهب الفكرية الرئيسة السائدة فى هذا اليوم ، ويبين الدور الذى تقوم به فى نواحى الحياة الاجتماعية والاخلاقية والسياسية ، ونحن فى هذا العصر نحتاج الى كتب تعرض المبادى الفكرية عرضا نزيها لكى نستطيع ان نقف على ما يجرى من حولنا من حوادث وتغيرات بدلا من ان يجرى وراء شىء لا نعرف منتهاه وما له ، واملى ان هذا الكتاب سيسد جزءا من هذه الحاجة ، في مكن القارىء من الوقوف على مجرى الحياة وفهمها ،

هذا ، وانى اتقدم بالشكر الى المجمع العلمى العراقى المباركة جهوده على على المساعدة المالية التى قدمها لى لطبع هذا الكتاب ، وتشسجيعا لى على الترجمة والبحث ،

كما وانى اتقدم بخالص شكرى الى المربيين الكبريين صاحب المعالى الدكتور محمد فاضل الجمالى وسعادة الدكتور متى العقراوى على ما اسدياء

لى من فضل فى مراجعة وتنقيح عدد من فقرات الكتاب وارشادى الى بعض النقاط المهمة •

واشكر الاستاذ محمد العزاوى مدرس اللغة العربية بدار المعلمين الريفية على مساعدته في ضبط لغة الكتاب • وانى مسؤول وحدى عن ما قد يكون في الكتاب من اخطاء لغوية •

کریم منی -

### مقدمة المؤلف

ترمي الفصول الاتية الى تقديم بيان شامل مختصر لأهم التطورات في الفلسفة الحديثة • وعند اعداد هذا المجمل الموجز ، اجتهدت ما امكن ان اتجنب استعمال المصطلحات الفنية وان اصف نظرات الفلاسفة المحدثين بلغة يفهمها القراء الاعتياديون •

على انه مهما بذل كاتب في الفلسفة من جهود في تبسيطها ، فليس من السهل عليه ان يتخلص من تهمة الغموض لا لميله بحكم اختصاصه نحو ما لا يفهم \_ ولو انه يجب ان سلم للامانة العلمية ان عددا هائلا من الفلاسفة قد خلط بين غموض العبارة وعمق التفكير \_ بل لصعوبة مادة البحث نفسه وان كل ما يعالج الجوهري البسيط لابتدان يكون شاقا ومعقدا ؟ وليس بنافع لنا نفى الحقيقة الذاهبة الى ان الفلسفة التي لا يعانيها احد بسهولة ، يجب ان تظهر عند فريق من الناس على الدوام لغوا شكل فريد و اذا ، فلست بمعتذر عن صعوبة هذا الكتاب ، فانه على اقل تقدير اسهل من المذاهب الفلسفية التي يعرضها بصورة مجملة و

وعندما يحاول انسان ان يختزل هيكل الفلسفة الحديثة الى حيز كتاب مدرسى صغير ، يصبح الانتخاب والتركيز على أكبر جانب من الاهمية عنده وان ماتنخبه يتوقف الى حد كبير على ما تعتقد اهميته ، فلا يتفق منتخب انسان فى جملته مع منتخب انسان آخر كما تدل علىذلك حالة المنتخبات الادبية ، وفى اعداد منتخبى ، أجتهدت ان اتبع قاعدة ادخال المبادى التى تجتان الاختبار المزدوج فقط ، وذلك ان تكون مهمة وان تكون حديثة بصورة

بارزة في وقت واحد و ولربما كانعدم ذكر اي شيء عن فلسفة المثاليين الانكليزاهم نتائج الجرى على هذه القاعدة و وبصورة عامة ، اقتصرت على معالجة تلك النظرات التي انبثقت منذ نشر برادلي (Bradley) كتابه و المظهر والواقع » (Appearance And Reality) لا لأني اردت ان احط من اهمية ما قدمه المثاليون الانكليز الى الفلسفة ، بل لان ما قدموه كان قد ظهر في العالم منذ زمن طويل كان كافيا لقراء الانكليزية الكلفين بالفلسفة في ان يتعرفوا عليه و اما التجديدات المهمة التي ادخلت في النظرية المثالية منذ شر برادلي كتابه العظيم ، فانها تعزى على الاغلب \_ ان لم يكن على الاطلاق \_ نشر برادلي كتابه العظيم ، فانها تعزى على الاغلب \_ ان لم يكن على الاطلاق \_ الى المدرسة المثالية الجديدة للفلاسفة الطليان ومن ابرزهم بنديتو كروچي الى المدرسة المثالية الجديدة للفلاسفة الطليان ومن ابرزهم بنديتو كروچي (Giovanni Gentile) ، وجيوفاني جنتيلي (Benettedo Croce) ،

ولقد اجتهدت ان أتبع هذه القاعدة في الانتخاب والحذف اثناء البحث كله .

وانى مدين بالشكر الى البرفسور ولدن كار (Wildon Carr) على تفضله بقراءة الفصل الثالث والخامس فى المخطوط وتقديم عدد من المقترحات القيمة فيما يتعلق بمحتويهما .

سى · أى · أم · مود C. E. M. Joad

## الفصالأول

### الواقعية الحديثة Modern Realism

#### توطئة:

ان الصعوبات في تقديم مجمل شامل للواقعية الحديثة في دراسة مختصرة العديدة • وتنشأ هذه الصعوبات على الاكثر من الحقيقة القائلة ان الواقعية ليست مبدأ منظما يمكننا ان نحد عددا من الفلاسفة المختلفين ينتمون اليه . بل والحق ان للواقعيين مدارس مختلفة كل منها يعرف باسم فيلسوف معين في الغالب • على انه بالرغم من ان هناك بعض الاتفاق بين هذه المدارس المتعددة الا ان المواقف التي تم هذا الاتفاق،عليها سلبية في جوهرها على الاكثر ذلك لانها مؤسسة على كراهيتها المشتركة للمثالية • فحالما نشرع في اقامة الناحية الانشائية للواقعية ، تبدأ في الظهور بين مدارس الواقعيين المتعددة اختلافات مهمة • ومما يزيد مهمتنا تعقيدا انه في الوقت الذي تحاول فيه النظم المثالية العظيمة تقديم نظرة ملتئمة عن الكون من حيث هو كل ، نجد كشيرًا من الواقعيين مستعدين بسرور لنبذ الفكرة القائلة بوجود كل يمكن ان يعطى بیانا ملتئما . فقد لا یکون هناك \_ على راى الواقعیین \_ سوى مجموعة غیر مترابطة من الاشياء ، لان الكون عندهم صندوق ضخم فيه مجموعـة من المحتويات المختلفة ، وتكون فلسفة المجموعة غير المترابطة اقرب إلى قائمة مفردات مبعثرة منها الى مبدأ منظم مستخلص من قاعدة عامة واحدة •

ومهما یکن من شیء ، ان الاعتقاد : ان الفلسفة یجب ان تکون مبدأ کاملا منظما تنظیما مطلقا : هو بحد ذاته زعم فلسفی یعوزه البرهان ؟ وحتی یسرهن علی صحة هذا الزعم ، فان الواقعی سیظل علی الاکثر قانعا بالکشف عما يمكن التحقق من صحته تحققا وافيا من مجموعة من المسكلات المختلفة والمنعزلة بعضها عن بعض غالبا .

هذا ، ولما كان تلخيص نظام من النظم اسهل لسا من تلخيص قائمة مفردات ، فانه ليس في الامكان ان نقوم في هذا الفصل بأكثر من ان نبين الاسس الواقعية الرئيسة المستركة لادحاض المثالية ، ومن ثم نخطط باختصار معالم نظرية واحدة او نظريتين نموذجيتين فيما يتعلق بالمشكلة التي انفرد بها الواقعيون والتي كان ما قدموه بشانها الى الفلسفة في غاية الاهمية للا وهي مشكلة الادراك الحسي (Sense perception) والواقعية على اى حال ، مشكلة الادراك الحسي (Sense perception) والواقعية على اى حال ، حركة ذات اهمية كبيرة جدافي الفلسفة الحديثة ، ولكي يوسع القارى المفهوم المتكون من الحلاصة المرسومة في هذا الفصل حول نوع النظرة التي يدعو اليها الواقعي الى العالم من حيث انه كل ، ادى ان اتتبع في الفصل المقبل يتفصيل أوفي التطورات في فلسفة واقعي بارز هو المستر برتراند رسل يتفصيل أوفي التطورات في فلسفة واقعي بارز هو المستر برتراند رسل المقبل حسنا النماذج المختلفة للنظريات الواقعية ه

#### ادحاض المثالية:

لابد إن تعد الواقعية الحديثة من الوجهة التاريخية رد فعل للمذاهب الفلسفية المثالية المتعددة • ولكى نلمس اهمية الواقعية الحديثة ، ينبغى علينا ان نفهم المواقف المثالية التي تهاجمها الواقعية وكيف تهاجمها •

واضح قبل كل شيء ان نظرة الرجل العامي الى الكون نظرة واقعى عنيد • فهو يتصور انه موجود في عالم من الاجسام التي توجد معه بصورة مستقلة عنه ، وهو يعد وعي نفسه ضوءا كشافا ينير له عالم الاجسام ، ويمكنه من تحقق عدد هذه الاجسام وطبيعتها • وهذه النظرية \_ بمقدار ما يمكن وتسميتها نظرية \_ لا تفرق بين الظاهر والكائن الموجود ؟ بل ترى ان الاشياء

هى فى الحقيقة كما تظهر ، على ان التأمل يدلنا على ان فى خبرتنا اشياء كنيرة يصعب \_ فى الظاهر \_ ان نتصورها من حيث انها موجودة خارج انفسنا فى العالم ، فالاحلام وخداع الحيال ، واحلام اليقظة والشفع الذى يصطحب التسمم او السكر ، كل هذه ظواهر تدل على ان الاشياء التى نختبرها ليست كلها آتية من الحارج ، فاين يجب ان نعين مواد الاحلام ؟ نعينها فى عقل الحالم بلا شك ، اذا يبدو انه فى امكاننا ان نختبر افكار خاصة بنا لا يكون لها بالضرورة مقابل فى عالم الاجسام الحارجى ، وعلى اية حالة كانت نرى ان قدرتنا على ادراك ما هو غير موجود \_ بالاختصار امكان وجود الحطأ \_ تؤدى الى ان الواقعية البديهية للرجل العامى يجب ان تهمل من وجوه معينة على الاقل ، والمثالية تتمسك بهذه الامكانية ( اى بانعدام ما يقابل المدركات فى العالم الحارجى ) وترقيها الى نكران تام لوجود عالم الرجل العامى .

اتخذ ديكارت (Descartes) ولوك (Locke) اول خطوة في ترك النظرة البديهية فيما يدعى التصويرية (Representionalism) وهذان الفيلسوفان تصورا الوعى لا كشعاع من الضوء ينير العالم الخارجى ، بل كصفحة فوتفرافية تتمثل عليها الاجسام ، وصور الاجسام على الصفحة هي الافكار التي تظهر في الوعى ، فالعقل عند هذين الفيلسوفين \_ يدرك افكاره الخاصة ، ولكنه لا يدرك الاجسام الخارجية التي تثير الوعى وتحدث تولد الافكار فيه ، ان هذين الفيلسوفين اعتقدا وجود عالم من الاجسام الخارجية ، ولكنهما نفيا معرفة هذا العالم معرفة مباشرة ،

على ان المثالية لم تستطع ان تحتفظ بموقفها هذا مدة طويلة ذلك لانه اذا كنا لا نستطيع ابدا ان نعرف عالم الاجسام الخارجية تعذر علينا ان نعرف ان للعالم خاصية احداث افكارنا ، وتعذر كذلك ان نعرف ان هذا العالم موجود ، لذلك كانت الخطوة التالية ازالة عالم الاجسام الخارجية من الوجود والاكتفاء بكون يحوى العقل الذي يعرف والحالات العقلية التي

يعرفها العقل • وتحصل بذلك على المثالية الذاتية عند بركلي (Berkeley) وهيوم (Hume) • والحق ان بركلي لم يمض في ترقية موقفه هذا ترقية منطقية تامة ، وسلم وجود العقول الاخرى ووجود الذات ولو لم تكن لدينا افكار عنها في الحقيقة • اما هيوم فانه لم يتورع عن ان يمضى الى النهاية بحجة بركلي القائلة بان وجود الشيء يتكون من معرفته ، واستقر في الموقف الذي يعرر ان الحالات يدعى الذاتية البحتة (Solipsism) – وهو الموقف الذي يقرر ان الحالات يدعى الذاتية البحتة (المحيدة التي تمكن معرفة وجودها في الكون (١٠) •

وفلسفة كانت (Kant) محاولة للتخلص من الذاتية البحتة التي يمكن ان ترد حجج هيوم اليها ردا منطقيا • وهو لم يفترض وجود الشيء بذآته ان ترد حجج هيوم اليها ردا منطقيا • وهو لم يفترض وجود الشيء بذآته (Thing in Itself) الذي لا يعرف ابدا ولا تمكن معرفته ابدا كالجسم الحارجي عند ديكارت ولوك فحسب ، بل انه حاول ان يهب لعالم ما هو معروف – اي العالم الذي يدخل في اختبارنا – صفة الموضوعية ، وذلك بان نسب الي العقل القدرة على رسم لهذا العالم قوانينه بمقدار ما تكون هذه القوانين على الاقل مؤسسة على صور الزمان والمكان وعلى المقولات •

وادخل كانت ايضا عنصرا جديدا في قالب التمييز بين الذات من حيث انها عارفة تجعل الاجسام التي تختبرها حالات لها ، وبين الذات من حيث انها معروفة ، وهي جسم في عالم الاجسام المختلفة ، اما هيكل (Hegel) فقد ازال فكرة الشيء بذاته (وهي فكرة كانت) من الوجود ، ووسع فكرة العقل من حيث انه يرسم للكون القوانين حتى انتهى الى عد الوعى مصدر جميع القوانين وجميع العلاقات ووحد تهدد العقول العارفة او النفوس العارفة التي تركها كانت حيث هي في نفس مطلقة واحدة ، من هذا كانت النفوس او الذوات المتعددة من حيث انها معروفة التي هي ليست الا مفردات في عالم الاجسام

<sup>(</sup>١) اعتقد هيوم وجود ذوات الاخرين · وهــذه الذوات هي عنــده مجموعة من المدركات ، ولكن لامبرر لديه بذلك وفقا لمقدماته ·

الآخرى ، تعد هى وموادها مجرد مظاهر جزئية للمطلق ، ولا تعد حقيقية الا بمقدار ما هى داخلة فى المطلق او بمقدار ما يمكن ادخالها فيه ، وعليه ، فالمطلق هو الشيء الحقيقي الوحد الذي بقى فى العالم لان التعدد الظاهر للاجسام التى نعرفها ليس الا مظاهر جزئية للمطلق وحسب ،

وعلى هذه الصورة يمكننا ان نعد كل الحركة المثالية في الفلسفة ترقية وتهذيبا للشك الذي ساور الواقعي البديهي اول مرة عندما وجد ان قسما من مدركاته المعينة مخطئة او على اقل تقدير ليس لها مقابل في العالم الخارجي وعلى هذه الصورة ايضا يمكننا ان نعد الحركة الواقعية محاولة لاستبقاء نظرة البداهة في العالم ، وذلك بتعليل حقيقة الادراك وبتعليل ما يدعى بالمدركات المخطئة من دون رجع العالم المادي باجمعه الى صور للحالات العقلية والمخطئة من دون رجع العالم المادي باجمعه الى صور للحالات العقلية و

وقد نجح عدد من النظريات الواقعية في الاحتفاظ بصورة عن العالم لا تبعد كثيرا عن نظرات البداهة فيه • اما النظريات الواقعية الاخرى فقد ابتعدت في نتائجها عن الاتجاه غير التاملي الاعتيادي ابتعاد المثاليين انفسهم عنه كما سنرى في نظرات رسل المتاخرة • على ان الهدف الاول الذي تشترك فيه النظريات الواقعية جميعا هو ادحاض المثالية •

ان الطريقة الواقعية الاعتيادية للتخلص من المثالية الذاتية عند بركلي وهيوم هي اتهامها بانها تبنى نتيجة مخطئة على قضية صحيحة • القضية الصحيحة هي انه « يستحيل ان نكشف عن شيء لا يكون معروفا ، ذلك لان الشيء يصبح معروفا بمجر دالقيام بالكشف عنه • ويعقب هذه القضية انه من المحال ان نكشف على وجه التحقيق عن الحواص التي هي للإشياء عندما لا تكون معروفة • ومن ثم يواصل المثالي في الاستنتاج خطأ فيقول « ليس للإشياء خواص عندما لا تكون معروفة ذلك لان خاصية معرفة الاشياء هي التي تكون وجودها • فالاشياء لا تكون موجودة الا عندما تكون معروفة • »

ولكن هذه النتيجة المثالية لا تعقب حقا القضية المتقدمة ، اذ ان النتيجة

الوحيدة التي يمكن تأسيسها تأسيسا سليما على القضية المتقدمة هي « ان جميع الانساء المعروفة معروفة » • هذه حقيقة ثابتة • وبمقدار ما تحقق الحجة المثالية اكثر من هذه النتيجة ، بل وبمقدار ما تستخلص النتيجة التي تستخلصها بالفعل ، نحصل على تلك النتيجة بالباس هذه الحقيقة مغالطة هي « ان جميع الانسياء معروفة » • هذا ، والحقيقة القائلة باننا لا نعرف الخواص التي للانسياء عندما لاتكون معروفة لا تؤدي الى ان الانسياء بالضرورة معروفة على الدوام • وليس من الحقيقة في شيء اننا لا نستطيع ابدا ان نعين الحواص التي للانسياء عندما لا تكون معروفة • فنحن نستطيع مثلا ان نقرر لعدد بلغ من الكبر ان لم يفكر فيه احدا ابدا الخاصية الاتية : « ان هذا العدد يتصف بانك نصف عدد زوجي » •

وهناك مغالطة شبيهة بالاولى تقوم على الاستعمال المثالى لكلمة « فكرة » (Idea) . ويمكن التعبير عن الحجة القائلة باننا لا نستطيع الا معرفة افكارنا الخاصة في الصورة التي تدعى القياس المنطقى Syllogism : \_
( ١ ) الافكار عاجزة عن الوجود من دون الفكر •

(٢٠) الاجسام المادية هي افكار على التحقيق بمقدار ما هي مدركة او معروفة معرفة مطلقة .

اذا (٣) فالاجسام المادية كلها عاجزة عن الوجود من دون العقل وهذا القياس المنطقى الذى هو سليم من ناحية الشكل يلبس استعمال كلمة « فكرة » معنيين • ففى المقدمة الكبرى (١) استعملت كلمة « فكرة » للدلالة على فعل الادراك ؟ اما فى المقدمة الصغرى (٢) فقد استعملت للدلالة على موضوع هذا الفعل أى الشيء أو المحتوى المدرك • ولكن موضوع فعل الفكر لا يمكن أبدا أن يكون فعل الفكر نفسه ، بل هومضوعه • لذلك نجد معظم الواقعيين يتخذون نحو العقل اتجاها يصوره شيئا له القدرة على معرفة الاشياء التي هي غيره •

غير ان ادحاضا للمثالية الذاتية عند بركلي وهيوم لا يقوم بالضرورة بادحاض المثالية عند هيكل التي هي اكثر تهذيبا • وفلسفة هيكل فلسفة تقوم \_ في جملة ما تقوم عليه من دعاوى \_ على وجود شيء ما دون حالات العقل العارف ، وحتى اذا كان هذا الشيء هو الفكر من حيث انه كل والعقل العارف مظهر ناقص له ، فيزعم ان المطلق على الاقل ينقذ المثالية من الطعن عليها بانها فلسفة ذاتية بحتة •

ولكن هل يثبت هذا الزعم تجاه اختبار التحليل ؟ يدعى الواقعى انه لا يثبت ويقول ان المطلق اما ان تكون معرفته ممكنة او غير ممكنة • فاما اذا كان المطلق ممكنة معرفته ، وجب ان يكون جزءا من اختبارات العقول الجزئية التي هي حقا اجزاء له ، اي ان وجود المطلق من حيث انه واقع ضمن الاختبارات الجزئية لايقيم الدليل على وجود شيء خارج هذه الاختبارات الجزئية • وهكذا نعود الى الموقف الذاتي البحت ثانية ، واما من الجهة الاخرى اذا كان المطلق غير ممكنة معرفته ، فانه ينحط الى مستوى الجسم المادى عند ديكارت ولوك ، اى الى شيء فيما وراء الاختبار ويجب ان يظل وجوده \_ لعدم امكان دخوله في الاختبار \_ فرضا غير محقق او مجرد حدس •

وهذا الموقف المتقدم ما بين اختيارين متكافئين في الحراجة يلازم عند الواقعي كل فلسفة تجعل المعرفة مكونة من موادها في اية صورة كانت ، وبكلمة اخرى انه يلازم جميع اشكال المثالية ، هذه العبارة محتاجة الى بعض الايضاح ، اعتقد معظم الفلاسفة انه لما كنا لا نستطيع ابدا ان نعرف جسما من حيث انه معروف ، اى لماكنا لانستطيع ابدا ان نعرفه على الصورة التي هوعليها من دون ان يكون معروفا ، فان معرفة الجسم تكون خاصية كلية او جزأ من الجسم من حيث انه معروف الجسم من حيث انه معروف عما كان قبل ان يعرف ، وعليه ، فمعرفة الجسم تفضى الى تغيره او تكوينه عما كان قبل ان يعرف ، وعليه ، فمعرفة الجسم تفضى الى تغيره او تكوينه في صورة نستطيع معها ان نعد تلك المعرفة بصورة جزئية على الاقل مكونة

الجسم الذي نعرفه ٠

وتقوم اكثر النظم المثالية على مثل هذا الاستدلال المتقدم • ولكن الواقعى يعتقد أن هذا الاستدلال مخطى • ، وهو يسوق القضايا الاتية (١) لمرد ورد اشكال المثالية المتعددة التي نظرنا فيها •

- (١) ان الموجودات ( الاجسام والحقائق وغيرها ) التي يدرسها المنطق وعلوم الطبيعة والرياضيات ليست عقلية باى معنى من المعانى الاعتيادية لكلمة « عقلى » •
- ( ۲ ) ان وجود هذه الموجودات وطبيعتها ليسا مشروطين بمعرفتها على اية حالة كانت .
- اذا (٣) قد تستمر الاشياء على الوجود غير متغيرة عندما لا تكون معروفة او قد تدخل دائرة المعرفة وتخرج منها من دون ان يفضى ذلك الى تشويه واقعها .
- ( ٤ ) إن المعرفة هي نوع خاص من العلاقة التي قد تقوم بين عقل ما وموجود ما .

ومن هذه القضايا انسلت النتائج الواقعية العامة الاتية :

- (١) ان طبيعة الاشياء لا تلتمس أبتداء في طبيعة المعرفة •
- ( ۲ ) تكونطبيعة الاشياء \_ اذا \_ كما هيوهيمستقلة عنمعرفتنا لها
  - (٣) اذا فطبيعة الاشياء ليست عقلية •

وهناك مسألة اخرى ان نقول فيها كلمة قبل ان نترك ادحاض الواقعية المثالية ، وهي مسألة وجود العلاقات وطبيعتها • تعتقد معظم النظريات المثالية ان العلاقات (Relations) هي اجزاء او حالات حدودها • وحجتهم في

<sup>(</sup>١) اقتبست هذه القضايا وجزء كبير هي الحجة المتقدمة من كتاب الواقعية الجديدة لست من الاساتذة الامريكيين • وقد نشر سنة ١٩١٢ •

ذلك باختصار هي : ان كل جسم يرتبط من دون شك بجميع الاجسام الاخرى في العالم ؟ فيضة الدجاجة اقرب الى الشكل الاهليليجي من كرة « الكريكت » واسهل انكسارا من المطاط الهندي واكبر حجما من بيضة طير البان واصغر من بيضة النعامة • ولو ان البيضة لم ترتبط بالاجسام الاخرى بهذه العلاقات لما كانت بيضة • فعلاقات البيضة اذا تقوم بتكوين طبيعة البيضة ووجودها • وعلى هذا ، فلا توجد اشياء تدعى علاقات مستقلة ، بل ان جميع العلاقات هي حالات للاشياء او الحدود التي تربطها ، وهي التي تعمل تلك الحدود كما هي • من هذا تخلص الى ان الاشياء لما كانت جميعها مترابطة بعضها ببعض ، كانت طبيعة كل شيء تحوى جزءا من طبيعة جميع الاشياء وتكونها • وهكذا نمضي مرة اخرى في الطريق الذي يؤدي الى المطلق • فمن الضروري للواقعي اذا أن يثبت استقلال العلاقات عن حدودها ان هو اراد الابقاء على استقلال الاشياء بعضها عن بعض وعلى تعددها •

وجواب الواقعى على وجه التقريب يقوم على التقرير ان البيضة لا ترتبط مع الاجسام الاخرى بهذه العلاقات المتعددة التي ذكرناها ، الا لا نها بذاتها بيضة ، وهي مستقلة عن هذ العلاقات ، ولو كانت البيضة علاقتها (كما تزعم المثالية ) لاضطررنا ان نقول ان مجموعة العلاقات التي هي البيضة ترتبط بعلاقات معينة مع عدد من مجاميع اخرى من العلاقات : ولما احتوى العالم الاعلى عدد لا نهاية له من العلاقات دون شيء آخر تربطه ،

لهذا ، يضع الواقعى البديهية الاتية المعروفة « بديهية العلاقات الحارجية » . ففى القضية الاتية : ان ارتبط الحد (أ) بالحد (ب) بالعلاقة (ع) فان ع (أ) لا يكون (أ) ابدا ، كما وان (ع) لا تكون (أ) لا يكون (أ) ابدا ، كما وان (ع) لا تكون (أ) ولا (ب) . فمن هذا نرى ان الزعم الواقعى القائل انه عندما يدخل عقل (أ) في علاقة مع جسم (ب) ( والعلاقة في هذه الحالة تكون علاقة معرفة ) لا تغير معرفة (ب) من قبل (أ) في (ب) شيئا ولا تكونها زعم

وهو ليس الا حالة خاصة من البديهية العامة للعلاقات الحارجية .

#### (٢) نظريات الادراك الواقعية:

يجب ان ننظر بعد هذا فيما يقوله الواقعيون في الناحية الايجابية من هذه المسألة • فاذا لم تحل الاجسام الى حالات العقل العارف • فاى بيان يجب ان نقدمه لعملية الادراك التي تصبح هذه الاجسام بها معروفة ؟ يعالج معظم الواقعيين باسهاب مشكلة الادراك • وانه ليظهر انه اذا كان هدف الواقعيين الابقاء ما امكن على نظرة البداهة في العالم في الوقت الذي يحسبونه فيه حسابا لامكان الحطأ ، وجب ان تكون مشكلة الادراك النقطة المدئية لفلسفتهم •

ويمكن تقسيم النظرات الواقعية في الادراك الى انواع ثلاثة: الاولى منها تذهب الى وجود عناصر ثلاثة في الادراك ، والثانية تعتقد وجود عناصر ثلاثة في النظرة واما الثالثة فتعتقد وجود عنصر واحد فقط ، وانا سنرجى البحث في النظرة الثالثة ( وتعرف الواقعية الجديدة في بعض الاوقات ) الى الفصل المقبل ( حيث تسنح لنا الفرصة للرجوع اليها فيما يتعلق بالتطورات المتأخرة لفلسفة رسل ) ونصف هنا با يتجاز النظرة الاولى والثانية ،

(۱) يعتقد الفيلسوف النمساوى مينونك (Meinong) ان العناصر الثلاثة الداخلة في ادراك جسم ما هي : فعل الفكر ومحتوى فعل الفكر والمحتوى فعل الفكر والموضوع و وفعل الفكر واحد في كل حالتين لهما نوع واحد من الوعى وعليه ، فاذا ادركت بقرة وادركت حصانا يكون فعل الادراك في الحالة الاولى مماثلا تماما لفعل الادراك في الحالة الثانية و اما محتوى الادراك فانه في الحالة الاولى يختلف عما هو في الحالة الثانية ، اذ يكون المحتوى بقرة في حالة الادراك الاول ، ويكون حصانا في حالة الادراك الثاني و والمحتوى متميز ايضا تميزا واضحا عن الموضوع ، ذلك لان المحتوى يجب ان يكون متميز ايضا تميزا واضحا عن الموضوع ، ذلك لان المحتوى يجب ان يكون متميز ايضا تميزا واضحا عن الموضوع ، ذلك لان المحتوى يجب ان يكون

موجودا في العقل وقت حصول الادراك على حين قد يكون الموضوع في الحقل ، وقد يكون في الماضي كما في حالة التذكر او في المستقبل كما في حالة توقع حدوث شيء ما • ولما كان كل ادراك ـ لا بل وكل فكرة \_ يجب ان يوجه نحو شيء ما ، فائه من المستحيل ان توجه فكرة من دون موضوع ، ولو انه قد يوجد موضوع من دون فكرة •

ان الصعوبة الاولى لهذه النظرية تقوم على محاولة تمييز فعل الفكر عن محتواه ، اذ لا يمكن تصور فعل فكر خالص مجرد من جميع الخصائص التى تعطيه صورة بقدر ما لا يمكن تصور جوهرا ماديا خالصا مجردا من جميع الصفات التى تعطيه صورة ، والحق انه لا يوجد شىء من حيث انه فعل او موضوع خال من الصفات ، اذ ان تلك الصفات تكون الفعل ، ومن المستحيل من الناحية النفسية ايضا ان نميز فى الوعى فكرة لا تكون فكرة لها محتوى معين ، ولهذا يفضل معظم الواقعيين ادماج الفعل والمحتوى وعد الادراك من حيث انه يقوم على عنصرين وعلى عنصرين فقط ،

(٢) ان النظرة القائلة بان عنصرين فقط يدخلان في الادراك سائدة بين عدد كبير من الواقعيين • وقد دعا الى هذه النظرة دعوة قوية واضحة البرفسور الكسندر (Alexander) الذي قال عن الادراك انه عملية يمتع العقل فيها نفسه بوجوده مع الموضوع • وفيما ياتي بيان نموذجي عن هذه النظرة للرفسور دوز هكس (Dawes Hicks) •

الصلة بين الجسم المادى والعقل العارف ثنائية : ففى وقت واحد يكون الجسم منبها لفعل المعرفة ويحدد طبيعة هذا الفعل او محتواه .

فالحسم المادى يولد تنبه اعضاء الحس عند مجاورته لها • وهذا التنبه ينتقل بعمليات عصبية صرفة الىالدماغ ويدخل فى الوعى على هذه الصورة • وهذا الوعى يحب ان يكون موجها بالضرورة نحو شىء ما ، والواقع انه يكون موجها نحو الحسم المادى الذى هو المنبه • فالجسم المادى اذا هو منبه

الفعل الواعى وهو محتواه في وقت واحد • والحقيقة القائلة بان الجسم المادي يحدد خصائص الفعل الواعى او محتواه تؤدى الى ان كل فعل يبجب ان يختلفُ عن الافعال الاخرى بالاوصاف : فادراك لون احمر حدث عقلي يختلف عن ادراك لون اخضر • هذا ، والعقل في هذه العملية لا يكون ألة قابلة بصورة بحتة ، بل على العكس يكون فعالا . وتقوم فعاليته في الغالب على الاختيار ، وهذا الاختيار تمليه مصالحنا الحاصة واستعدادنا البدني ومزايانا العقلية • فواضح أن الوردة \_ ولنرمز اليها بالحرف و \_ تظهر لفنان وعالم نباتى ورجل مصاب بعمى الالوان باشكال ثلاثمة مختلفة . وهذه المظاهر - ور ، وم ، وم ـ تؤلف محتويات افعال الادراك الثلاثة عندالفنان والعالم النباتي والرجل المصاب بعمى الالوان على التعاقب • ولما كان كل ناظر ينه بصورة مغايرة على بعض مزايا الجسم على حساب المزايا الاخرى ، فان كل محتوى يختلف عن المحتويات الاخرى • وهذا لايعنى ان ـ و ، و ، و ، و م موجود من حيث انها اوجهاً مختارة بالفعل من ( و ) بصورة مستقلة عن الناظر بالمعنى الذي توجد فيه ( و ) بصورة مستقلة عنه ٠ ان \_و، وم، وم مختارات من مجموعة صفات ( و )لا يميزها في ( و ) الا التحيز الخاص لانتباه الناظر والواقع ان هذه المختارات هي اشكال ظهور ( و ) عندثلاثة ناظرين مختلفين ٠ ولكن هذه المختارات على ذلك ليست موجودات في عقل الناظرين فقط، بل هي مختارات خاصة من صفات الجسم ( و )الموجودة بالفعل • وهكذا اثبتنا استقلال الاجسام الخارجية ( عن العقل ) وفسرنا المظاهر المختلفة التي تقدمها الاجسام الى ناظرين مختلفين في وقت واحد •

ومن المؤسف له ان تعليلا بسيطا غير ملتو كهذا لا يرضينا في النهاية • والتطورات المتأخرة للواقعية التي سننتقل الى وصفها في الفصل المقبل تبين ان هذا التحليل في رأى كثيرين غير مرض ، وانه مقصر بصورة خاصة في المطلب الاول لتفسير الحطأ •

#### (٣) الواقعية الانتقادية:

تحت اسم الواقعية الانتقادية عرض سبعة فلاسفة امريكيين للواقعية صورة اخرى بارزة في الفلسفة الحديثة وهم الاساتذة دريك (Drake) ولفجوى (Drake) وبرات (Pratt) وروجرز (Rogers) وساميانا (Santayana) وسيرز (Sellars) وسترونك (Strong) وساميانا (قليزة الفارقة لهذه الصورة تقوم على نظرتها الى طبيعة الاجسام التي تكون حقائق الادراك المعطاة (data) التي لم يضل بشأنها المثاليون سواء السبيل ضلالا تاما فحسب ، بل والمدارس الواقعية الاخرى ايضا كا تقرر الواقعية الانتقادية ه

وعلى الجملة اعتقد الواقعيون كما رأينا ان حقائق الادراك المعطاة (data) هذه هي الموجودات المادية الفعلية التي يعتقد انها تؤلف مكونات العالم ، وذهبوا الى ان الادراك عملية تدخل هذه الاجسام بواسطتها ضمن اختبارنا على نحوما فندركها مباشرة ، على انه يقال ان هذا البيان مغلوط فيه للاسباب الاتمة ،

(۱) لا يمكن ان يكون جسم ما في وعيين في وقت واحد • فاذا كان في اختبار الشخص (ب) في اختبار الشخص (ب) في الوقت نفسه ـ هذا اذا اخذنا كلمة « في » بمعنى « جزء من » •

(٢) يقول العلم ان الاجسام المادية ليست بذاتها حقائق الادراك المعطاة (٢) يقول العلم ان هذه الحقائق المعطاة هي رسائل ترسلها الاجسام المادية و فظهور نجم من النجوم فوق سمت الرأس تماما الآن هو في الحقيقة رسالة ارسلها نجم ربما قد زال من الوجود قبل الا في السنين و فلا يمكن ان يقال باننا نختر النجم بالفعل و فكل حالات الادراك تسجل حقائق معطاة ان يقال باننا نختر النجم بالفعل و فكل حالات الادراك تسجل حقائق معطاة (طعلم) تختلف في الزمان (لاسيما في حالة السمع) وتختلف في المكان ايضا عن الجسم الذي يظن انه احدث هذه الحقائق المعطاة و فالحقيقة المعطاة العطاة و المعطاة و المعطاة

(datum) للادراك رسالة هي غير الجسم الذي يظن انه بعث بها ٠

(٣) لو دخل في اختبار الشخص (أ) الذي له نظر سليم الجسم من حيث انه شيء ازرق ، ودخل في اختبار الشخص (ب) المصاب بعمى الالوان هذا الجسم من حيث انه شيء اخضر ، لزم علينا ان نفترض ان ذلك الجسم هو ازرق وهو اخضر في وقت واحد ، وهكذا يستحيل وجود المدركات المخطئة ،

ولكن النظرة المثالية في الادراك غير مرضية ايضا بنفس الدرجة • فعلى الجملة يزعم المثاليون ان حقائق الادراك المعطاة (data) موجودات نفسية هي افكار المدرك او حالاته العقلية التي قد تكون \_ وقد لا تكونه \_ نسخا من جسم خارجي وجوده يجب ان يظل على خير الحالات افتراضا • الا ان الواقعيين الانتقاديين يصّرون على أن الحقائق المعطاة (data) لا يمكن أن تكون هي هي الحالات العقلية ، وذلك لانك لو فرضت ان الحقيقة المدركة المعطاة هي ـ بلغة احد الواقعيين الانتقاديين ـ « عجلة مدورة قطرها ثلاثة اقدام تقريبا تتحرك بعيدة عناً بين هذه ألدار والدار التي تجاورها ، • فواضح ان حالتي العقلية ليست بالمدورة وليس قطرها ثلاثة اقدام ولا هي بين هذه الدار والدار التي تجاورها • فالحالة العقلية اذا يجب ان تكون شيئًا غير الحقيقة المعطاة المدركة • ويزعم ايضا انه بالرغم من ان شخصان (أَ ، ب) قد يدركان حقيقة معطاة قوامها شيء واحد كلون احمر مثلا الا ان حالة ( أ ) العقلية يجب ان تختلف عن حالة (ب) العقلية بالاوصاف ، لانها حالة (أ) وحسب . هذا ، فاذا لم تكن الحقيقة المعطاة الجسم المادي ولا اختيارا من ذلك الجسم او وجها منه ، ولا حالة المدرك العقلية ، وجب الا يكون الادراك ما يعرف بعملية ذات حدين ، بل وجب ان يتضمن حدودا ثلاثة ، على ان يكون الحد الثالث هو الحقيقة المعطاة •

فما هي الحقيقة المعطاة على رأى الواقعية الانتقادية ؟ الحقيقة المعطاة هي

مركب ذاتى او جوهر يظن وقت حدوث الادراك انه احد خصائص جسم موجود ولو انه ليس بذلك الجسم • وفيما ياتي هو ما يحصل اثناء الادراك بصورة عامة • اذا اتصل جسم (ج) مع كائن واع (أ) ، فانــه يحدث تأثيرًا في (أ) • وهذا التأثير سببي ،فان ما يحدثه \_ في جملة اشياء اخرى \_ ظهور مركبات ذاتية خاصة عند (أ) • وهـذه المركبات الذاتيـة (ب) هي حقائق الادراك المعطاة يبرزها (أ) الى العالم الخارجي او يخال انها موجودة هناك ؟ وتكون المركبات الذاتية في الإدراك الصحيح هي خصائص الجسم (ج) اومماثلة لها • فالادراك اذا هو « تصور مركبات داتية في العالم الحارجي وعزو وجودها \_ ضمنا \_ اليه ، • فاذا كان الادراك صحيحا ، كانت المركبات الذاتية خصائص الجسم (ج) بالفعل الذي ولـ بتأثيره بروزها • وحق لنا ان نعزوا وجودها الىهذا الجسم • اما اذا لم يكنالادراك صحيحا ، فلا تكون المركبات الذاتية صفات الجسم الفعلية ، ولا يحق لنا ان نعزوا وجودها اليه ، وقد حكى لنا عن هذه المركبات الذاتية انها غير موجودة ، انما لها كينونة او قيام منطقى فقط وهي \_ لذلك \_ لا تتغير في حالة كونها حقائق الادراك المعطاة ولا في حالة اغفالها من اجل حقائق معطاة اخرى • والحق ان البرفسور سانتيانا تكلم عن الجواهر اى الحقائق المعطِّاة كما تكلم افلاطون (Plato) على المثل (Ideas) او الصور (Forms): فالجواهر عنده ثابتة كاثنة وهي قائمة في الكون منذ الازل تنتظر عقولنا الرائدة ان تكشف عنها • ولكن الجواهر او الحقائق المعطاة ، لما كانت في الادراك الصحيح خواص الجسم الذي قام بعملية الادراك كلها او مماثلة لها ، كان في استطاعة الواقعي الانتقادي ان يصّر على ان « المعرفة هي رؤية اجسام خارجية غائبة عنا من ناحية حقيقية ومهمة جدا \_ هي مشاهدة طبيعة الاجسام او كنهها ، • وبعبارة اخرى انا نعرف خصائص جسم وصفاته عن طريق ادراك الحقائق المعطاة التي تولد هذه الخصائص ، ولو ان الموجود المادي الفعلي لا يدرك ابدا

ولا يمكن ادراكه ابدا •

ويستطيع الواقعى الانتقادى ان يدعى كذلك ان نظريت تتجنب الصعوبات التى تلازم البيان الواقعى للخطأ فى العادة لان الادراك ، لما كان يعنى عزو مجموعة معينة من الخصائص (ب) الى واقع خارجى معين (ج) صفاته تماثل تلك الحصائص ، فإن الحطأ يتكون من عزو خصائص أو جواهر الى واقع ليس له هذه الحصائص ، أى أنه يتكون من الظن بأن الحقائق المعطاة عندنا هى فى الحقيقة خصائص الجسم فى الوقت الذى ليست هى فيه خصائصه ، فالنظرة التى رسمنا معالمها الآن ليست نظرية سهلة الاتباع ، كما أن الاختلافات المهمة التى دسها الكتاب المتعددون فى بياناتهم عن نظراتهم لم تسهل على الطالب هذه المهمة ،

وعليه ، فعلى حين تكون الحقيقة المعطاة عند عدد من الواقعيين الانتقاديين موجودا منطقيا متقوما بذاته يكشف عنه العقل الرائد للمدرك ، تكون عند فريق آخر بروزا عقليا لا نجده بل نتصوره ، ويعزى ظهوره في الحقيقة الى حوادث معينة في الحالات العقلية ، ان النظرة الاولى تنحط بالادراك الى مرتبة الحدث العرضي البحت الذي تنعدم فيه كل علاقة بين الجسم الاصلى (ج) والحقيقة المعطاة (ب) التي ندركها اتفاقا ، اما النظرة الاخرى فانها الى حد مخيف قريبة الى المثالية الذائية التي تصور اننا نعرف بروزاتنا اي تصوراتنا العقلية فقط ، هذا ، ولو انا تركنا هذه الاختلافات في الرأى جانبا ، ونظرنا الى الواقعية الانتقادية في جملتها لوجدنا انها ما زالت مستهدفة ونظرنا الى الواقعية الانتقادية في جملتها لوجدنا انها ما زالت مستهدفة لاعتراضات كبيرة ، واهم هذه الاعتراضات هي ما يأتي : \_

(۱) يمنع تحليل الواقعية الانتقادية للادراك امكان الحصول على اية معرفة حقيقية عن الواقع • فقد رأينا ان الادراك عملية ثلاثية الحدود تتضمن العقل العارف او حالة (أ) العقلية والحقيقة المعطاة او الجوهر المعروف (ب) والجسم المادى (ج) الذى تماثل خواصه الحقائق المعطاة فى الادراك الصحيح •

فاذا عرفنا (ب) دائما وفي جميع الاحوال ولم نعرف (ج) في ايــة حــالة كات ، لا ستطيع ان نعرف اى شيء عن (ج) بمعنى اننا لانستطيع ان نعرف ما اذا كان الجسم (ج) موجودا او له خاصية التأثير في العقل وجعله يتصور الحقائق المعطاة • والى جانب هذا ، اذا امتنعت علينا اية معرفة مباشرة لصفات الجسم (ج) او طبیعته ، تعذر علینا آن نعرف ما اذا کانت الحقائق المعطاة تمثل تلك الصفات حقا او لا تمثلها • وقد نعتقد لاسباب عملية (Pragmatic) ان الادراك على الاجمال يعطينا عن الواقع تمثيلا دقيقا • ولكن هذا الاعتقاد سيظل اكثر من مجرد حدس بقليل نستطيع ان نعده مرجحا او غير مرجح بالنسبة الى تمسكنا \_ او عدمه \_ بتعاليم الواقعية الانتقادية تمسكا مستقلا وان كنا لانستطيع ان نستخدمه في تأييد هذه التعاليم ما لم نعرف الواقع مباشرة ٠ فلا تمدنا الواقعية الانتقادية بمقياس للقطع بصحة ادراكاتنا او خطئها في الواقع • فأما اذا كانت ادراكاتنا صحيحة ، فلا يمكن التحقق من صحتها قط ، واما اذا كانت غير صحيحة ، فلا يمكن القول اننا ادركنا صفات الشيء الحقيقي في وقت ما •

(۲) تعزو الواقعية الانتقادية حدوث الادراك الى التأثير الذي يحدثه جسم معين في الدماغ: التأثير الذي يجعل الدماغ يبرز او يتصور خواص الجسم من حيث انها حقائقه المعطاة • فاذا انعدم هذا التأثير انعدم بروز هذه الحقائق المعطاة •

يعجز هذا المبدأ اذا عن تزويدنا باى تعليل لتكوين الادراك المخطى، ف فاذا كان تأثير الجسم فى الدماغ هو الذى يجعلنا نتصور خواص الجسم فى الحارج ، فكيف يتسنى لنا ان نتصور فى بعض الاوقات خواصا ليست هى خواص ذلك الجسم ولا يمكن ان تتجسم فى الواقع كما يقول الواقعيون الانتقاديون ، واذا كانت لدينا القوة على توليد الحقائق المعطاة توليدا ذاتيا من دون ان يكون لها مقابل فى الواقع ، فلم لا ندعى ان الادراكات كلها من

هذا النوع ؟

(٣) تتخذ هذه النظرية للصحيح والخطأ مقياسا لا يمكن تطبيقه وان كان خاليا من التناقض من ناحية الشكل ، فالاعتقاد الصحيح يعنى عزو الحقائق المعطاة (ب) الى واقع خارجى (ج) تكون خواصه تلك الحقائق المعطاة ، ولما كنا لانعرف الجسم المادى (ج) ابدا ، فاننا لا نستطيع باية حالة كانت ان نعرف ما اذا كانت عقائدنا صحيحة او مخطئة ،

والحق ان هذه النظرية ، كجميع نظريات الادراك الثلاثية الحدود ، تكون رجوعا الى تصويرية الفيلسوف ديكارت ، فاذا نحن سلمنا اننا لانستطيع معرفة الواقع على الاطلاق ، ورجعنا \_ بحكم المنطق \_ الى مثالية كانت (Kant) او مثالية بركلي الذاتية التي تقرر اننا لانعرف الا افكارنا الحاصة ،

## الفيصل الثاني

### فلسفة برنراند رسل

يمكن دراسة فلسفة رسل في مراحل ثلاث متعاقبة وافق ظهورها نشر كتب ثلاثة له وهي : مشكلات الفلسفة (Philosophy) كتب ثلاثة له وهي : مشكلات الفلسفة (Our Knowledge of the External World) ومعرفتنا للعالم الحارجي (The Analysis of Mind) ويمكن وصف تطور فلسفته وتحليل العقل (The Analysis of Mind) ويمكن وصف تطور فلسفته الذي نستطيع ان نتعقبه في هذه الكتب الثلاثة بالاستعمال المتواصل لموسي او كام (۱) (Occam) استعمالا من شانه ان يشتد صبرامة في تطبيقه على مكونات العالم و اصدر الراهب او كام في العصور الوسطى بديهية مفادها « ان الموجودات لاتنزايد بغير ضرورة » وفالتغيرات التي حصلت في فلسفته تقوم على استثمال دائم للعناصر غير الجوهرية واختزال العالم الى عدد من المكونات الاساسية متناه في الصغر و

#### ١ \_ مشكلات الفلسفة:

تعرف النظرية التي يدعو اليها رسل في مؤلفاته المتأخرة عادة بالواقعية الجديدة (Neo-Realism) • على انه في كتابه « مشكلات الفلسفة » المنشور سنة ١٩١١ يعرض فلسفة لا تشارك التطورات المتأخرة من فلسفته الا قليلا • فعلى حين نجد في هذا الكتاب سمات تهدى الطريق الى الواقعية الجديدة نجد انه يقارب المثالية في روحه واتجاهه ، وانه في معالجته لمشكلات الادراك اقرب ما يكون الى النظريات التي ان القينا عليها نظرة في الفصل المتقدم •

<sup>(</sup>۱) موسى او كام : اصطلاح في الانكليزية معناه الا له التي تستأصل كل شيء يأتي امامها ٠

يبدأ رسل في الحملة على الموقف المثالى الاعتيادي \_ كما هو متخذ في فلسفة بركلي مثلا \_ الذي يقرر \_ بمقدار ما هو منسجم مع نفسه كما رأينا \_ ان الموجودات الوحيدة التي نستطيع معرفتها هي افكار في عقولنا ، بمعنى انه لما كان كل ما نعرفه عن شجرة هو سلسة من الانطباعات او الافكار التي يطبعها ما يدعي شجرة على حواسنا ، فأن الشجرة في الواقع تتكون من هذه الافكار الموجودة في عقولنا وجودا كلياً .

ان قبول هذه النظرية يوجع عند رسل الى اللبس في استعمال كلمة « في » • عندما اقول «في عقلي رجل » لا اقصد أن الرجل موجود في عقلي ، بل اقصد ان فكرة الرجل موجودة في عقلي • غير ان الفكرة تختلف عن الرجل • والواقع اننا لانستطيع ان نفكر في الرجل الا لان الرجل شيء غير فكرتنا عنه • فالتفريق بين فعل الفكر ( الفعل الادراكي ) وموضوع هذا الفعل له اهميته الجوهرية • واذا غضضنا النظر عن هذا التفريق او تعاميناً عنه (كما قيل ان بركلي تعامى عنه ) أنتهينا الى الموقف القائل اننا لانستطيع معرفة وجود شيء عدا افكارنا الحاصة • ورسل يعتقد ان هذا الموقف المعروف بالذاتية البحتة لا يمكن ادحاضه من الناحية المنطقية ، ولكنه يرى عدم وجود ضرورة للتسليم بصحته من الجهة الاخرى • ومهما يكن من شيء اننا اذا اردنا ان نهمل الفرضية الذاتية البحتة ، فاننا نستطيع ان نقوم بدلك بافتراض وجود فارق بين فعل الفكر وموضوعه الذي اشرت اليه الآن ، اى اذا عــترفنا العقل بانه شيء له خاصية التعــترفعلي الأشياء التي هيغيره . فمعرفة الأشياء اذا تقوم على علاقة موجودة بين العقل وموجود ما غير العقل الذي يعرف •

وبعد اثبات امكانية وجود الاجسام الحارجية ، ينبغى علينا الان ان نظر في الاشكال المتعدة لهذه العلاقة ، هناك عند رسل شكلان لهذه العلاقة ينظر في الاشكال المتعدة لهذه العلاقة ، هناك عند رسل شكلان لهذه العلاقة ينظر في المتعلق ا

والمعرفة عن طريق الوصف (Knowledge by Description) . • فلنا علم بواسطة التعسّرف بكل شيء نعيه مباشرة دُون اللجؤ الى عملية الاستدلال او معرفة الحقائق » • فاذا نحن تأملنا في جسم مادي كالمنضدة مثلا ، كان ما نعسر فه عنه عن طريق التعسرف ليس بالمنضدة نفسها بل هو عدد من حقائق الحس المعطاة (data) التي تدركها الحواس المختلفة كالصلابة والنعومة والاستطالة وغيرها ، وهي موجودات تكون ظاهر المنضدة • اما معرفة المنضدة من حيث هي فليست مباشرة ، بل هي ما يسميه رسل المعرفة عن طريق الوصف وفنحن نصف المنضدة بواسطة حقائق الحس المعطاة التي تعرفها مباشرة ، ونسلم ايضا صحة قضية معينة هي « انهذه الحقائق الحسية المعطاة تتولد من جسم مادى » • ويقول رسل « اما الشيء الذي هو المنضدة بالفعل فانه ليس معروفا عندنا على وجه التحقيق » • ومع هذا يزعم ان معرفتنا حقائق الحس المعطاة عن طريق التعرف ومعرفتنا الحقيقة العامة عن الحقائق الجِسية المعطاة التي نعرفها نحن مباشرة تبرران افتراضنا وجود الجسم المادي الذي لا نعرفه مباشرة • ولسوف ينجلي لنا أن كل معرفة بالوصف تتضمن يعض المعرفة بالحقائق على نحو مماثل •

على ان معرفة الحقائق تتضمن ايضا المعرفة بواسطة التعسرف لاشياء معينة تختلف في طبيعتها عن حقائق الحس المعطاة اختلافا جوهريا وهذه الكليات (Universals) وهذه الكليات (Abstract Ideas) وتسمى احيانا المفاهيم (Concepts) او الافكار المجردة (Abstract ideas) موجودات مثل « البياض » و « العدل » و « في » الظرفية و « عن يسار » ملكانية وغيرها •

یثبت رسل وجود هذه الموجودات او بالاحری قیامها ( لانه اذا اردنا ان نشیر الی ان هذه الموجودات غیر موجودة فی المکان ولا فی الزمان ، وانها لا تدرك بالحواس ، وجب ان نستعمل كلمة غیر كلمة وجود (existence)

للدلالة على نوع الكينونة التى لهذه الموجودات ) على النحو الآتى : اذا اخذنا عبارة مثل « اندبره هى فى شمال لندن » وامعنا فى معنى الكلمات « فى شمال » فداضح (١) ان قولنا « فى شمال » يدل على شىء ما لان العبارة يتغير معناها اذا ابدلنا هذه الكلمات بالقول « فى جنوب » ، (٢) ان معنى « فى شمال » غير موجود فى اندبره ، (٣) وهذا المعنى غير موجود فى معنى كلمة لندن و (٤) ليس معنى « فى شمال » من صنع عقل الانسان لان اندبره لا زالت تقع فى شمال لتدن حتى اذا لم يعرف الانسان ذلك بل وحتى اذا لم يعرف الانسان ذلك بل وحتى اذا شو من الوجود ، فاذا كان التفكير فى عدم مستحيلا كان « فى شمال » شيئا ما قائما بذاته بدون شك ،

وبطرائق شبيهة بالطرق المتقدمة يثبت رسل وجودا او قياما مستقلا للافكار العامة او الكليات مشل « البياض » و « في » الظرفية المكانية و « العدل » • وترجع هذه النظرية جزئيا الى افلاطون الذي اعتقد الكينونة المستقلة للصور (Forms) الازالية كصور الخير والحق والجمال التي تصورها على نحو لا يختلف في كثير عن كليات رسل • على ان رسل تقدم على افلاطون في ناحيتين : انه لم يعترف بوجود كليات لاسماء الذوات « كالانسانية » وكليات للصفات « كالبياض » فحسب بل اعترف ايضا بوجود كليات للافعال وحروف الجر •

تعبر حروف الجر والافعال عن العلاقات بين شيئين او اكثر و ونحن اذا لم نعترف بالوجود المستقل لهذه الانواع من الكليات استحال علينا على رأى رسل ان نقرر استقلال الاجسام المادية بل والعالم الخارجي وهذه نقطة مهمة لان عددا كبيرا من الفلاسفة \_ وان لم يكن معظمهم كما رأينا في الفصل المتقدم \_ اعتقدوا ان العلاقات مثل وفي ، الظرفية ليست بكليات مستقلة خارج حدودها ، بل هي على نحوما حالات او أجزاء للحدود التي تربط بينها ومهما يكن من شيء ، اذا نحن قبلنا هذه النتيجة ، اى اذا نحن

رفضنا ما يدعى بديهية العلاقات الخارجية التي تقرر استقلال العلاقة « على » الفوقية مثلا ، فاننا اما ان نخلص الى (١) ان في الكون شيئا واحدا فقط ، وان تعدد الاشياء الظاهري ما هو في الواقع الا أوجها ناقصة لذلك الشيء ( وهذه هي نظرة سبينوزا (Spinoza) ) او (٢) انه اذا كان في الكون عدد من الاشياء المختلفة ، فانها لا تستطيع ان يتغاعل احدها مع الاخر لان هذه المفاعلة تقتضي ان يدخل بعضها مع بعض في علاقات ( وهذه هي نظرة لينز ( لوان الدون الدون الدون النينز ( الدون الدون

لذلك كان من الضروري للمستر رسل ان يثبت وجود الكليات وجودا مستقلا ، وان يثبت معرفتنا لها عن طريق التعرف لا من اجل نظريته العامة في العالم الخارجي فحسب بل من اجل تعاليمه الخاصة في المعرفة بواسطة الوصف ايضا ، ذلك لانه (١) لما كانت المعرفة بالوصف تتضمن على الدوام بعض المعرفة بالحقائق كما رأينا و (٢) لما كنا لا نستطيع معرفة الحقائق او بتعبير ادق لما كنا لا نستطيع معرفة ما اذا كانت القضايا صحيحة الا عندما نعرف الاجزاء المكونة للقضايا بالتعبير في و (٣) لما كانت كل قضية تحوى كلية واحدة او اكثر ، وجب ان تكون معرفة الاجسام المادية متوقفة عند رسل على وجود الكليات من جهة وعلى معرفتنا المباشيرة لها بواسيطة التعبير في من جهة اخرى ،

ان الاهمية الرئيسة للمعرفة بواسطة الوصف هي انها تمكننا من اجتياز حدود خبرتنا المباشرة ومن معرفة اشياء لم نختبرها قط مثل « ان رئيس جمهورية الولايات المتحدة حليق الوجه » و « اجتماز قيصر روبكن (Rubicon)

<sup>(</sup>۱) روبكن : جسر في شمال ايطاليا عبده يوليوس قيصر لمحاربة بومبى Pompey واصبحت العبارة ، اجتاز قيصر روبكن ، مثلا يضرب في السجاعة .

اجمالا لفلسفة رسل في هذه المرحلة نقبول انها اعترفت بوجود اربعة انواع مختلفة من الموجودات على الاقل وهي : (١) العقول العارفة و (٢) حقائق الحس المعطاة (đata) التي تعرف بواسطة التعبرف و (٣) الكليات التي تعرف بواسطة التعبرف و (٤) الاجسام المادية التي تعرف بواسطة الوصف و فالملاحظ على فلسيفة رسل في هذه المرحلة انها تشارك الواقعية البديهية الساذجة اكثر من مشاركتها الواقعية الجديدة وعلينا الان ان نبين كيف يواصل رسل استخدام موسى اوكام في استثمال هذه الموجودات المتعددة في التطورات المتأخرة من تفكيره و

#### ٢ \_ معرفتنا للعالم الخارجي:

يوطىء رسل لمشكلة الادراك الحسى في كتابه « معرفتنا للعالم الخارجي » المنشور سنة ١٩١٤ من وجهة نظر مختلفة تماما عن وجهة النظر المتقدمة » اذ كان هدفه ان يمضى بالشك الابتدائي الى ابعد الحدود الممكنة أولا وان يعيد بناء عالم الحبرة من ابسط المواد ومن اقه عدد من الافتراضات بعهد التخلى عن كل ما يمكن الشك به بعدئذ • ويشير رسل الى ان معظم الفلاسفة في بياناتهم مشكلة الادراك الحسى افترضوا أولا افتراضا ضمنيا وجود عقول الناس الآخرين ووجدوا بعدئذ صعوبة في تعليل ظهور الحسم المادى وقتين لا يمكن ان نظن انه تغير بينهما • وكانت نتيجة هذه الصعوبات ان الفلاسفة اما انهم انتهوا الى الشك في وجود واقع خارجي مطلقا عَدا العقل ( وهذا هو موقف معظم المثاليين ) واما انهم انساقوا الى الاعتقاد بان هذا الواقع لاتمكن معرفته اسدا حتى اذا كمان موجودا ( وهذا هو موقف كانت ) •

ان طريقية رسل للتخلص من هذه الصعوبة هي ازالة ما يدعى

بالاجسام المادية من الكون مع الاحتفاظ بوجود عالم خارجي • وفي الحال يتبادر الى اذهاننا هذا السؤال: مما اذا يتكون العالم الخارجي اذا لم يكن متكونا من الاجسام المادية ؟ جواب رسل هو ان العالم يتكون من حقائق الحس المعطاة (data) ؟ وحقائق الحس المعطاة هذه ليست اجساما مادية ، بل هي . موجودات مثل قرعات الصوت وانواع اللون نعرفها ــ بلغة مشكلات الفلسفة ــ بواسطة التعترف ، اي نعيها مباشرة عندالاحساس • ويسمى رسل خقائق الحس المعطاة هذه الاجسام المحسوسة (Sensible Objects) للتميز (١) بين الاحساس الذي هو حدث عقلي يقوم على وعينا الجسم المحسوس و (٢) بين الجسم المحسوس الذي نعيه عند الاحساس • ويمضى رسل قائلا « عندما اتحدث عن الجسم المحسوس يجب ان يفهم اني لا اعنى به شيئا كالمنضدة ، بل ذلك النوغ من اللون الذي نراه بصورة آنية عندما ننظر الى المنضدة ، وتلك الصلابة الخاصة التي نشعر بها عند الضغط على المنضدة باليد ، وذلك الصوت الخاص الذي نسمعه عندما نضرب عليها باليد . أسمني كل واحد من هذه جسما محسوسا كما أسمي وعينا اياه احساسا » •

ان الفارق الرئيس بين موقف رسل هنا وموقفه المرسوم في كتاب مشكلات الفلسفة » هو ان رسل في الوقت الذي كان مستعدا في مؤلفه المتقدم للتسليم بوجود المنضدة وان كانت معروفة بالوصف فقط ، لا يرضى هنا الاعتراف بوجود اى صنف من الموجودات عدا حقائق الحس المعطاة هذه (data) التي نختبرها عند الاحساس و وجود حقائق الحس المعطاة هذه بخلاف وجود المنضدة وقتى عابر ؟ فقد يزول بعد زوال الاحساس وقد يستمر على الوجود مدة قصيرة من الزمن بعده فقط • اذا ، فما هي المنضدة التي نقتنع بوجودها اقتناعا لاشك فيه ؟ يقول رسل ان المنضدة انشاه او بناء منطقي من المظاهر المختلفة التي تقدمها مجموعة من حقائق الحس المعطاة الى الشخاص مختلفين • وهذه المظاهر تختلف بالضرورة بعضها عن بعض دائما ،

ذلك لان كل عقل (شخص) ينظر الى العالم من وجهة نظر خاصة به • من هذا « فالعالم الذي يراه عقل (شخص) لا يشارك العالم الذي يراه عقل آخر في مكان ما لان الاماكن لا يمكن تكوينها الا من الاشياء الموجود فيها والتي تحيط بها » • ومهما یکن من شیء ، یحق لنا ان نفترض انه « بالرغم من وجود اختلافات بين العوالم المختلفة ، فان كل عالم موجود وجودا كاملا مثلما يرى تماما وربما كان كما هو ايضا حتى ولو لم يكن مرثيا ، •فهناك اذا عدد لا يحصى من العوالم • والحق ان عدد هذه العوالم هو بمقدار عدد الاماكن التي يمكن ان نحصل منها على نظرة في العالم • وسواء اشغل عقل ( شخص ﴾ ما مكانا من هذه الاماكن او لم يشغله ، فإن هناك نظرة خاصة معينة في العالم من ذلك المكان على اية حال • ومن ثم فهناك مظاهر او اوجه للعالم تبدوا من جميع وجهات النظر الممكنة بالرغم من انه لا يقتضي ان يدركها مشاهد من جميع وجهات النظر هذه • من هذا كان كل وجه للكون يبدو في مكان خاص مستقلا في وجوده عن العقل ٠ وهكذا نقرروجود واقع خارجي غير عقلي •

ولكن يحب علينا بعد ذلك ان نفسر البناء المنطقي للاجسام المادية البديهية ويطلق رسل على هذه النظرة في العالم من مكان ما اسم « النظرة المتناسبة » (Perspective) وعلى النظرة في العالم من مكان توجد فيه اعضاء حس اسم « عالم خاص » (Private World) اى نظرة متناسبة مدركة بما يطلق اسم « نظام النظرات المتناسبة » (System of Perspectives) على جميع النظرات في العالم سواء كان ذلك المدركة منها وغير المدركة وقد يدرك شخصان من مكانيين متقاربين نظرتين متناسبتين متشابهتين كثيرا بحيث يستطيعان استعمال كلمة واحدة للدلالة على كليهما ، فيؤكدان أنهما يريان منضدة واحدة لان الاختلاف بين وجهى المنضدة الظاهر لكليهما يريان منضدة واحدة لان الاختلاف بين وجهى المنضدة الظاهر لكليهما ضئيل جدا يمكن اغفاله و هكذا يستطيع هذان الشخصان ان يقررا وجود

ارتباط (Correlation) بين الاجسام الظاهرة في النظرات المتناسبة المخلفة وذلك عن طريق التشابه وبين هاتين النقطتين المتقاربتين للنظر اماكن اخرى بعد احداها عن الاخرى اقل من البعد بين هاتين النقطتين الملتين كان فيهما الناظران وان النظرات الى العالم من هذه الاماكن وحتى ولو لم تكن مرئية وتشابه احداها الاخرى اكثر من تشابه النظرتين المدركتين من المكانين الاولين وحدا و نحن نستطيع ان نزيد في تقريب اماكن النظر تقريب لا نهائيا حتى نصل في نطاقها للى سلسة متصلة من النظرات المتناسبة المترابطة التي يمكن ان نقول انها تؤلف الحيز او المكان (Space).

ستطيع الآن ان نعرف الجسم المادى بالقول انه و اذا ظهر جسم ما فى نظرة متناسبة ، فإن النظام المتكون من جميع الاجسام المترابطة معه فى سلسلة من النظرات المتشابهة ( بواسطة التشابه ) يمكن ملابسته بالشىء البديهى الآنى ، ووعلى هذا ، فوجه الشىء عضو فى نظام الاوجه الذى هو ذلك الشىء فى تلك اللحظة ، ولكن الوجه ليس بالشىء نفسه بل ــ وهو الذى يقع تحت خبرتنا مباشرة ــ هو مجموعة الحقائق الحسية المعطاة ، واما الشىء ــ وهو نظام جميع الحقائق المحس الظاهرة فى جميع النظرات نظام جميع الحقائق المحطاة المختلفة للحس الظاهرة فى جميع النظرات المتناسبة الممكنة ــ فهو بناء منطقى ليس له وجود واقعى ، ونحن نجد تمثيلا الذلك فى المفهوم المتكون بالمنطق و للاسانية ، الذى عمو نظام جميع الناس الواقعين الذين يؤلفون الانسانية ، ولكن ليس له وجود واقعى متقوم بذاته ، الواقعين الذين يؤلفون الانسانية ، ولكن ليس له وجود واقعى متقوم بذاته ، ففى هذه المرحلة احتفظنا بالعالم الحارجى ، لكننا اذلنا الاجسام المادية البديهية من الوجود ، ولنا الان ان ننتقل الى التطور الآخر ( من تفكير رسل ) ايجازا للبحث ،

٣ ـ تحليل العقل:

جاء هذا التطور في كتاب « تحليل العقل » · وتقوم اهميته الرئيسة

من وجهة نظرتنا الحاضرة على محو التمييز بين احساساتنا وبين حقائق الحس المعطاة التي نختبرها •

ان التعاليم التى اودعها رسل فى كتابه « تحليل العقل » المنشور سنة ١٩٢١ تتفق فى كثير مع ما يدعى الواقعية الجديدة \_ وهى نظرية امريكية الاصل على الاكثر \_ التى دعا اليها فى انكلترا البرفسور ت • پ • نن (T.P. Nunn) ولقد سعى رسل فى هذا الكتاب ان يوفق بين علم النفس او علم العقل وبين علم الطبيعة او علم المادة \_ او بالاحرى ان يضعهما فى باب واحد مشترك ، وحاول ان يحصل على هذه النتيجة باثبات وجود مادة مشتركة لكلا العلمين ، فانساق فى استدلاله الى اتخاذ موقف خاص به فيما يتعلق بالمسألة المزعجة ، وهى مسألة الصلة بين العقل والمادة •

تعرض علينا البداهة عالما يبحتوى في الظاهر على صنفين مختلفين من الموجودات هما: المادة التي يعرفها العقل ، والعقل الذي يعرف المادة ، وقد سعى كلا العلماء والفلاسفة على العموم ان يبحلو هذه الثنائية الظاهرة الى وحدة اكثر جوهرا من كليهما ليضعوا مملكة الوجود كله تحت دستور واحد عام ، من اجل هذا كان لابد من ازالة العقل او المادة من الوجود ، وفي الجملة حاول العلماء ازالة العقل من الوجود ، فانكروا على العقل تأثيره وحدوا من مجاله ، على حين ان النظرات العلمية المتطرفة اعتبرت العقل حالة مخففة جدا من المادة ، اما الفلاسفة فقد حاولواعلى العموم ازالة المادة من الوجود ، فاعتقدوا انها تجريد وهمي من خبرة هي في طبيعتها عقلية خالصة وذلك بالاستناد الى ادلة مثالية ،

ولقد اثرت التطورات المتأخرة في هذه الاتجاهات التقليدية نحو العقل والمادة بطريقة فريدة نوعا ما • فاولا ، اصبحت المادة تحت تأثير علم الطبيعة الحديث اقل مادية ، ولم يعد العالم الطبيعي يعالج اجساما مادية ، بل منحنيات الحديث اقل مادية ، ولم يعد العالم الطبيعي الابعاد تنحل اليه الاجسام • وثانيا،

اصبح العقل تحت تأثير علم النفس الحديث اقل عقلية مما كان يظن بكثير ٠ وتزعم المدرسة السلوكية في علم النفس ان المجموع العام لمعرفتنا اي شخص من الاشخاص يقتصر على ملاحظتنا سلوكه • فالعقل لا يمكن ملاحظتـ ، وسيظل على خير الحالات استدلالا مشكوكا به مستخلصا من السلوك الملحوظ وان كنا لانستطيع نفي وجوده نفيا صريحا • صحيح ان هـذا هو موقف متطرف في علم النفس ، ولكنه تطور منطقي لنزعة انتشرت انتشارا كافيا • وبعد ان فقد كل من الغقل والمادة خصائصهما البارزة ، هانت صعوبة اخضاعمها الى دستور واحد عام • على ان هذه النتيجة لم تتم بادماج احدهما بالاخر بل باشتقاق كليهما من مادة جوهرية يظن ان الكون يتكون منها . يسمى رسل هذه المادة « الجزئيات المحايدة » (Neutral Particulars) وهو يستعمل كلمة « محايدة » للدلالة على الطبيعة الاساسية للجزئيات ، وعلى ان هذه الجزئيات بذواتها ليست عقلية ولا مادية • وهذه الجزئيات تنتظم في تراكيب ( Contexts ) مختلفة • فاذا كانت منتظمة بطريقة معينة في تركيب ما ، فانها تكون مادة علم النفس ، واذا كانت منتظمة بطريقة اخرى في تركيب اخر ، فانها تكون مادة علم الطبيعة •

وليس من السهل فهم هذا الموقف ؟ على ان التمثيل الذي استعمله رسل نفسه قد يقوم بتسيطه ٠

اذا تعرضت لوحة فتوغرافية الى نجم ما فى ليسلة صافية ، فانها تولد مظهر النجم ، فنضطر الى ان نستخلص انه فى المكان الذى توجد فيه اللوحة وفى جميع الاماكن الموجودة بين اللوحة والنجم يحدث شىء له صلة خاصة بالنجم ، كما انه فى كل مكان يتعرض له النجم يحدث شىء له صلة خاصة بالنجم وان كان هذا الشىء حدثا لا يستجل ما لم يوجد فى ذلك المكان المخصوص جسم شبيه باللوحة الفتوغرافية ،

فالنظام الكامل لهذه الاحداث جميعها ، وبكلمة اخرى نظام جميع

مظاهر النجم في الاماكن المختلفة يكون النجم وقت تصويره وهذا النقاش ليس الى هذا الحد الا ترديدا للنظرة التي سبق ان اوضحها رسل في كتابه ومعرفتنا للعالم الحارجي و لنعد الان الى اللوحة الفتوغرافية و فالى جانب مظهر النجم المعروض تحدث اشياء كثيرة اخرى على اللوحة الفتوغرافية ومن بينها مظاهر نجوم اخرى ومظاهر اجسام عديدة اخرى كان تأثيرها في اللوحة الفتوغرافية ضعيفا لان تسجل على اللوحة و من هذا و فبالاضافة الى الاحداث التي تؤلف النظام المجموع لكل مظاهر النجم الاصلى او أوجههه في الاماكن المختلفة و نستطيع ان نجمع في لحظة معينة نظاما آخر للاحداث التي تحصل في المكان الذي توجد فيه اللوحة و وينتمي ايضا جزئي واحد التي تحصل في المكان الذي توجد فيه اللوحة و وينتمي ايضا جزئي واحد الاول الذي هو النجم و فكل جزئي ينتمي الى سلسلتين او نظامين متمايزتين الاول الذي هو النجم و فكل جزئي ينتمي الى سلسلتين او نظامين متمايزتين من الجزئيات هما : السلسلة التي تكون وحدها الجسم المادى و والسلسلة التي تكون وحدها الجسم المادى و والسلسلة التي تكون وحدها مظاهر الاجسام جميعها في مكان معين و

ولنفرض الان انه في المكان الذي عرض فيه مظهر النجم عقل بدل اللوحة الفتوغرافية و فمظهر النجم في ذلك المكان يدعى عندئذ و احساسا ، وانه ينتمى الى سلسلة من الاحساسات التي تؤلف في جملتها في اى وقت ما يدعى وعقد الله من دلك الوقت وعلى ان مظهر النجم يظل على الدوام عضوا في السلسلة الاخرى التي ينتمى هو اليها وهي السلسلة التي تؤلف النجم و ومظهر النجم من حيث انه عضو في هذه السلسلة يؤلف احدى حقائق الحس المعطاة التي تعرض على العقل و فالنتيجة هي ان الاحساسات وحقائق الحس المعطاة ليست موجودات منفصلة متمايزة كما جاء في النظرة وحقائق الحس المعطاة ليست موجودات منفصلة متمايزة كما جاء في النظرة متماثلة هي الجزئيات المحايدة التي تسمى و حقائق الحس المعطاة ، (data) متماثلة هي الجزئيات المحايدة التي تسمى و حقائق الحس المعطاة ، (data) تارة وتسمى و الاحساسات ، تمارة اخرى وذلك حسب انتظامها في احد

النظامين او التركيبين المختلفين الذين تنتمى اليهما هذه الجزئيات • فالفرق بين ما يدعى « الجسم » المعروض على العقل ليس فرقا في الجوهر بل هو فرق في الترتيب وحسب • من هذا تتوصل الى النتائج الاتية :

(۱) ادراك الجسم ما هو ظهور ذلك الجسم في مكان فيه دماغ مجهز باعضاء حس واعصاب تكون جزءا من الوسط المتداخل بين العقل والجسم و (۲) الجسم هو المجموع العام للمظاهر ( ومظهر الجسم الذي هو ادراك هو أحد هذه المظاهر ) التي يقدمها في جميع الاماكن في وقت معين ه (۳) العقل هو المجموع العام لجميع المظاهر التي تعرض في مكان فيه دماغ مجهز باعصاب واعضاء حس تكون جزءا من الوسط المتداخل بينهما عي وقت معين و والواقع ان العقل - بالرجوع الى لغة و معرفتنا للعالم عي وقت معين خاص و

ولربما نتساءل باى معنى يمكن تسمية نظرية كهذه نظرية واقعية ؟
اذ ان انحراف هذه النظرية عن النظرية البديهية للواقعية الساذجة من الوضوح والبعد بحيث يجب إن نعترف ان التسميات القديمة للواقعية والمثالية قاصرة تماما من حيث تطبيقها على التطورات المتأخرة من الفلسفة الواقعية من تسمية هذه النظرية و فلنكتف اذا بابراز الفرق الاساسي بين هذه النظرية وبين اية صورة من صور المثالية من دون التنبيه كثيرا على دعوتها باسم الواقعية و

يقرر رسل وجود عالم من الجزئيات المحايدة التي لا تتأثر بحالة عرفان العقل العقل لها بمقدار عدم اعتمادها في وجودها على علم العقل بها و والواقع ان العقل لا يعرف هذه الجزئيات المحايدة مطلقا و وموقف رسل هو ان قطاعا مستعرضا لهذه الجزئيات مرتبة في نظام خاص يكون المسادة التي يتكون منها العقل بالفعل ، وان كل جزئي من الجزئيات المنتمية الى هذا القطاع المستعرض هو

فى الوقت نفسه عضو فى قطاع مستعرض اخر ، وان هذا الجزئى من حيث انه عضو فى هذا القطاع الثانى يؤلف وجهاً للجسم الذى يعرفه العقل ، فواضح ان هذه النظرة التى تنحط بالعقل بكونه ترتيبا من الجزئيات الى موقف عديم الاهمية سبيا تخالف جميع صور التفسير المثالى للكون .

بقیت هناك مسألتان لاتمام تخطیطنا لتطور تفکیر رسل ، ولا پتسع

المحال هذا الى اكثر من ان سين رأيه فيهما دون التطرف الى اسبابه و الاولى هي مسألة الخطأ و تجد جميع صور الواقعية الجديدة صعوبة في تفسير وجود الخطأ ، ذلك لان وظيفة العقل في الادراك اذا اقتصرت على وعي الحقائق الحسية المعطاة واذا تقلصت قواه الانشائية الى اقل عدد ممكن او نفي وجوده نفيا صريحا ، فليس من السهل ان تدرك اول وهلة كيفيه حدوث الادراك المخطىء و ولما كان العقل لا يستطيع ان يعي ما هو غير موجود وجب ان تعد حقيقة الحس المعطاة الزرقاء عند المصاب بعمى الالوان عدما ينظر الى العشب حقيقة واقعية شأنها في ذلك شأن حقيقة الحس

تغلب رسل على هذه الصعوبة بجرأة وذلك بان قرر انه لا اتوجد أشياء تعرف « اوهام الحس » (Illusions of Sense) وان مواد الحس \_ اى حقائق الحس المعطاة \_ هى اكثر الاشياء الواقعية المعروفة عندنا حتى عند حدوثها في الاحلام »

المعطاة الخضراء عند الصحيح النظر ، وهكذا حرم على الواقعي ان يتخذ

النظرة القائلة بان العقل يخلق الخطأ لنفسه وذلك لانه قصروطيفة العقلعلى

الكشف او الوعى •

فعلام يُستند اذا اعتقادنا اللاواقع ( الوهم ) النسبي للاحلام واللاواقع التام لحداع الحيال ؟ واضع انه لما كانت جميع الاجسام التي تعرفها الحواس تستوى في واقعها ، فلا نستطيع ان نجد لنا مقياسا لللاواقع ( الوهم ) في اية خاصية معينة للعلاقة بين جسم غير واقع ( وهمي ) والعقل على ان ترتبط

جميع الاجسام الوهمية بالعقل بهذا النوع الحاص من العلاقة في حين ان الاجسام الواقعية ترتبط بالعقل بنوع اخر مختلف من العلاقة • اذا ، يجب ان ببحث عن هذا المقياس في العلاقة القائمة بين ما يدعي بالجسمغير الواقعي (الوهمي) والاجسام التي نعتقد في العادة انها واقعة • يقول رسل • ان مواد الحس تدعي واقعة عندما يكون لها نوع خاص من العلاقة بمواد حسية اخرى جعلتنا الحبرة ان تحسبها اعتيادية ، وتدعي اوهاما عندما لا يتوفر لها ذلك النوع من العلاقة ، • فالوهمي ، على اية حالة كانت ، ليس هو بعادة الحس ، بل هو الاستنباط الذي تولده • فاذا رأيت في الحلم اني في امريكا ، ووجدت نفسي في انكلترا عند اليقظة ، عــــد الحلم غير واقع لاننا نعرف ان الايام الاعتيادية التي نقضيها على سطح الاطلنطي والتي لها صلة طبيعية بزيارة امريكا لم تتدخل •

اما المسألة الاخرى التى يجب ان نشير اليها اشارة سريعة فهى مسألة الكلات (Universals) و الما عرف ان الكون الذى صوره رسل فى كتابه و مشكلات الفلسفة ، مأهول بمجاميع من الكليات التى يظن انها تعرف عن طريق التعسرف و غير ان رسل تخلى عن موقفه هذا فى كتبه المتأخرة و والحجة التى تمكن بواسطتها من ازالة الكليات من قائمة الموجودات التى وجدها ضرورية لبناء عالمه مشتقة من المنطق الرياضى ، ومن الصعب فهمها وففى الوقت الذى لم يلزم رسل فيه نفسه بنكران تام لامكان وجود الكليات ، وحد انه ليس من الضرورى ان يسلم بهذه الموجودات ليفسر وجود ما يدعى بالصفة المشتركة بين عدد من افراد صنف من الموجودات جمعت مما لان لها تلك الصغة المشتركة وهو يرى انه لما كان وجود صنف من الموجودات التى تتصف بصفة واحدة كاف لتفسير الحقائق المعروفة ، فلا الموجودات التى تتصف بصفة واحدة كاف لتفسير الحقائق المعروفة ، فلا حاجة من ثم الى افتراض وجود تلك الصفة من حيث انها كلية بالاضافة الى الصنف ،

والبرهان على ذلك هو فيما يأتي : اذا ارتبط حـــد ما بعلاقة مع حـد آخر ، كان الحد الاخير مرتبطا بالعلاقة نفسها مع الحد الاول . هذه العلاقة "تسمى « العلاقة المتناظرة او المتساكلة » (Symmetrical Relation) مثل كون احد الناس اخا او اختا لانسان اخر • وتسمى هذه العلاقة ايضا « العلاقة المتنقلة » (Transitive Relation) وذلك عندما يكون حسد ما مرتبطا بعلاقة مع حد ثان ویکون الحد الثانی مرتبطا بتلك العلاقة مع حد ثالث ، يكون الحد الاول مرتبطا بالعلاقة نفسها مع الحد الثالث . فاذا سمى (أ) باسم (ب) وسمى (ب) باسم (ج) كان (أ) سمى (ج) . فعندما يتم لعدد من الحدود خاصية او صفة مشتركة واحدة تقوم بينها علاقات متناظرة متنقلة • ولكن في مثل هذه الحالات « ان صنف الحدود التي ترتبط بعلاقة متناظرة متنقلة معينة مع حد معين يفي بجميع المستلزمات الشكلية لخاصية مشتركة بين جميع افراد الصنف » • فلما كان وجود الصنف أمرا اكيدا وكان وجودالخاصية المشتركة منحيث آنها شيء موجود بالاضافة الىالصنف أمرا مشكوكا بصحته ، كان من الاولى ان نثبت وجود الصنف فقط • يطلق رسل على هذا المدأ ، مبدأ التجريد ، ( Principle of Abstraction ) وقد تمكن رسل بواسطة هذا المبدأ وبواسطة التحليل العميق الذي قام به في كتاب و تحليل العقل ، من بناء عالمه من حِقائق الحس المعطاة (data) والاحساسات (Sensations) وهي ليست بذاتها الا ترتيبات خاصة من جزيئات محايدة جوهرية .

### نقد فلسفة رسل:

ان نظرات رسل ولاسيما في تطوراتها المتأخرة لا تجد قبولا عند كثير من الفلاسفة • يمكن تفسير هذه الحقيقة بالقول انه اذا كان موقف رسل نحو العالم هو الموقف الصحيح ، فانه لم يبق للفلسفة مجالا يمكنها ان تعده خاصا بها • ففى « تحليل العقل » تخلى رسل عن مكانه الفلسفة وطرائقها الى علم الطبيعة والى علم النفس على التوالى ، فى حين انه اقترح ان اكثر مصادر البحث فائدة يلتمس فى المستقبل فى علم ثالث اعمق فى جوهره من علم الطبيعة وعلم النفس • وهذا العلم يدرس ترتيبات الجزئيات المحايدة التى تكون اساس العقل والمادة •

فالمسمائل المختلف عليهما بين رسمل والفلاسفة التقليديين تتعلق بالموضوع والطريقة على الأكثر ، اذ اعتقد الفلاسفة ان مهمتهم هي اتخاذ المعرفة كلها ميدانا لبحثهُم ، والسعى الى الحصول على نظرة في الكون في مجموعة من شانها ان تكون أكثر شمولا من اية نظرة يستطيع علم واحد بمفرده ان يقدمها وذلك بترتيب النتائج التي تحصل عليها العلوم الخاصة . فبينما يسلم الفلاسفة من دون اعتراض بالنتائج التي توصل اليها كل علم من العلوم المتعددة في ميدان بحثه الجاس يمضون بطرائق عقلية خالصة في استخلاص اعتبارات معينة تنزع الى تبيين ما يجب ان تكون عليه طبيعة الكون بصفته الكلية • فالفيلسوف لا يهتم بالعلم من حيث هو بل بطبيعة الكون التي يتضمنها وجود العلم ، وهو لا يهتم بالحبَرة ذاتها بل بمسألة الظروف او المستلزمات التي تؤدي بالضرورة الى جعل الخبرة كما هي • اما رسل فقد شك من البداية في هذا المفهوم لاهداف الفلسفة وطرائقها وشاركه في شكه هذا عدد كبير من الواقعيين الجدد • وهو يرى انه لا يمكن الحصول على نتائج محسوسة كما لم يمكن الحصول على نتائج محسوسة بطرائق الاستدلال القبلي (Apriori Reasoning) التي كانت الفلسفة تتبعها قبل الأن • ولذلك يدعو رسل الى ان الفلسفة يجب ان تحل نفسها في العلوم الخاصة المتعددة ويجب ان تسير على طرائق علمية كي تتوصل الى نتائج جزئية منعزلة بدلاً من ان تنظر بصورة عامة في النتائج التي حصلت عليها انواع البحوث الأخرى • بعبارة اخرى انه يعتقد ان الفلسفة يجب ان

تناول مشكلاتها واحدة بعد واحدة ، وان تسعى الى حلها بصورة انفرادية ؟ وان هذه الحلول الانفرادية لا تتطلب ضرورة وجود نظرية تامة عن الكون ، وانه لا يوجد شيء يدعى حقيقة فلسفية اى حقيقة عن الكون في مجموعة تضاف الى مجموعة الحلول الصحيحة للمشكلات العلمية الجزئية الخاصة وتختلف عنها .

• ان هذه المسائل المختلف عليها جوهرية، ولكن اية معالجة وافية لها تفضى بنا الى الخروج على نطاق هذا الكتاب وعلى كل ، اذا كان رسل مصيا فيما يدعو اليه اصبح اكبر قسط من الفلسفة لغوا و اما اذا كان مخطئا ، فلعلنا نامل ان نصل الى الحقيقة عن الكون بالطرائق التى اتبعتها الفلسفة اتباعا تقليديا و وسواء اكان رسل مصيبا أم نحطئا ، فمن المحقق ان البشر سيواصلون تفلسفهم على اية حال لا لشىء الا لان للتأمل الفلسفى اثر عميق سام فى العقل ولان غريزة حب الاستطلاع التى يخاطبها هذا التأمل متأصلة فى النفس.

ولكن ؟ بالرغم من ان بحث هذه المسألة العامة خارج عن نطاق هذا الكتاب ؟ الا انه يجدر بنا ان نذكر امورا ثلاثة تتعلق بالثورة التي دعا اليها رسل في الطريقة الفلسفية ، وببعض النتائج الخاصة التي انتهى اليها هو • (أ) ترجع العيوب التي ياخذها رسل على طرائق الفلسفة التقليدية الى تلك الطرائق بالذات ، اذ ان التأمل الفلسفي في طبيعة الواقع من حيث انه كل وفي النتائج التي توصلت اليها العلوم الخاصة ، وما كان لهذه النتائج من اهمية في مفهومنا عن الواقع في مجموعة \_ كل هذا افضي به الى النتيجة القائلة انه لا يمكن بالتأمل الفلسفي ان نحصل على نتائج محسوسة عن الواقع بصفته الكلية ، ومع هذا ، فان هذه النتيجة بذاتها قول في طبيعة الواقع توصلنا الله بالطرائق الفلسفية وله اهميته الفلسفية ، وهذا القول وان كان ليؤدي الى ان الحقيقة عن الكون لا يمكن ان نتوصل اليها بطرائق وان كان ليؤدي الى ان الحقيقة عن الكون لا يمكن ان نتوصل اليها بطرائق

الفلسفة التقليدية ، فانه قول تبطله الحقيقة التي يقررها هو بالذات ، فاذا له تكن النائج الفلسفية المستحصلة بالطرائق التقليدية المعروفة صحيح بالتحقيق ، فان القول بعدم صحة هذه النتائج قول غير صحيح بالتحقيق ، من هذا نرى ان رسل لم يوفق في استعمال طرائق الفلسفة التقليدية للحط من قيمة تلك الطرائق ،

(ب) ان مشكلة الخطأ من اصعب المشكلات في الفلسفة وعندما يقول حرسلان جميع الاشياء المعروفةللحواس واقعة، يكون قوله هذا صحيحا من ناحية معينة بلا ريب وهذه الناحية تشمل ايضا المواد التي تنشئها لانفسنا في الخيال والمواد التي تظهر لنا في الاحلام و لا ريب كذلك في اننا اذا اخذنا بالنظرة القائلة ان مواد الحس هي موجودات لا تختلف عن احساساتنا لتلك المواد الا في انها مرتبة في تركيب آخر مغاير ، انعدم وجود شيء يدعو الخطأ الواهم ،

وعلى اية حالة كانت ، اذا نحن عجزنا عن ان نمضى الى المدى الذى رسمه رسل فى نظرته المتأخرة ، بل واذا تمسكنا بالنظرة الواقعية الاعتيادية القائلة ان افكارنا عن المواد تختلف عن المواد التى نفكر فيها ، اقتضى ان نتخذ للخطأ مقياساً آخر يختلف عن مقياس رسل ويكون اكثر قبولا منه من نواح متعددة .

فنحن نقول ان الفكرة الصحيحة فكرة تطابق واقعا موجودا مستقلا عنها، وان الفكرة المخطئة او الوهمية فكرة ليس لها واقع يطابقها، هذا الموقف يمتاز عن غيره في انه يقضى ان تختبر صحة كل فكرة بشيء آخر غيرها بدلا من تقريرها بوثوق الفكر بها وحده وثوقا ذاتيا كما يجب ان تكون عليه الحالة بالضرورة اذا لم يوجد شيء آخر غير الفكر ، ومثل هذا الموقف يسلم بطبيعة الحال بوجود عقل فعال الى حد يستطيع معه ان يتعدى حقائق الحس المعطاة المعروضة عليه فيستطيع ان يخلق لنفسه الحطأ ، اما رسل ، فانه في

موقف المتأخر ينكر على العقل هذه الفعالية من دون شك و ولكن العقل لا يستطيع ان يخطى اذا. لم يكن فعالا و فعلى رأى رسل لا يوجد شىء يدعى الخطأ العقلى و وهكذا يكون من الصعب ان نعرف كيف استطاع رسل ان ينكر على النظرات المناهضة لنظرته في تركيب العقل وطبيعة المادة ثبوتا يعادل ثبوت نظرته و

(ج) وطريقة رسل في التخلص من الكليات غير مرضية • فهو يرى ان وجود صنف من الحدود له علاقة معينة مع حد معين خاص يقوم بتكوين جميع مستلزمات خاصية واحدة مشتركة يتصف بها كل فرد من افراد الصنف • ولذلك فلا نحتاج الى التسليم بوجود خاصية مشتركة عامة من حث انها كلّمة •

ولكن كيف تجمعت افراد الصنف الواحد في المثال الاول ؟ الجواب هو ان هذه الافراد تجمعت بفضل وجود تشاكلات او تشابهات معينة بين بعضها بعض من شأنها الا تتصف بها الموجودات التي لا تنتمي المهذا الصنف هذه التشاكلات تكون صفة معينة و ويعرف رسل هذه الصفة بقوله « انها وجود علاقة متناظرة متنقلة معينة الى حد معين » و ومهما كان تعريفنا للصفة فالظاهر ان وجودها مطلب ضروري لوجود الصنف و فاذا انعدم وجود الصفة المشتركة تعذر وجود صنف من الموجودات التي يمكن جمعها معا لان لها تلك الصفة و فلما كان الامر يقضي ان نسلم بوجود الصفة لكى نفسر الصنف تعذر علينا استعمال الصنف للقيام مقام الصفة و والحق اننا لا نستطيع ان نستميض عن الصنف بالصفة لان الصفة شرط لوجود الصنف و فالصفة موجودة مستقلة عن الصنف ولذلك يجب علينا ان نعيد الكليات الى الكون ولكن اذا نحن سلمنا بوجود الكليات سلمنا بلا شك بوجود شيء يتعذر تعليله ولكن اذا نحن سلمنا بوجود الكليات سلمنا بلا شك بوجود شيء يتعذر تعليله بالاحساسات وحقائق الحس المعلاة ، واقتضي الامر ان نعدل كثيرا من الموقف الذي اتخذه رسل في كتابه « تحليل العقل » و

# الفصرالثالث

# المثالية الجديدة

Neo-Idealism

#### ١ \_ توطئة:

ان مدرسة الفكر المعروفة « بالمثالية الجديدة » هي عند كثير من الفلاسفة اكثر كل التطورات الحديثة في الفلسفة اهمية واصالة وذلك لانها احدثها بلا ريب • وتعاليم هذه المدرسة التي يعد الفيلسوفان الايطاليان بنديتو كروجي و جيوفاني جنتيلي من ابرز من عرضها ، وطنية في اصلها ومميز اتها الى حد ملحوظ، وان ادعت انها صادقة في كل مكان، اذ يدعى هذان الفيلسوفان ان هذه التعاليم تعبر عن وجهة نظر ايطالية متمايزة وذلك بالتنبيه على اهمية الفن والتاريخ •

على ان ما يهمنا من هذه التعاليم هو مضمونها الفلسفى • واسهل طريقة لفهم اهميتها من وجهة النظر هذه هى دراسة صلتها بفلسفة هيگل • اذ يمكن ان نعدها تطورا منطقيا لجوانب معينة من نظامه •

يمكن القول ان هيگل خلّف لعالم الفلسفة مبدأين متمايزين اعتقد فريق من الناس انهما متناقضان وان امكن عدهما متكاملين ملتئمين في النهاية كما عدهما هيگل نفسه ٠

والمدآن هما: (۱) الفكر واقع محسوس حى، ولما كان الفكر اى فكرنا بالذات هو الموجود الوحيد الذى نثق بواقعه على وجه التحقيق، وجب ان يعد شيئا لابد ان يفسر الواقع كله بحدوده، و (۲) فيما وراء الفكر المباشر او الخبرة المباشرة التى نعيها وجدة كلية محسوسة من الفكر خارجة عنها رغم دخولها فيها. ولا تصبح خبرة الفرد ذات معنى الا بحدود هذه الوحدة الكلية ، ولا تكون واقعة الا بالاشتراك معها .

وفي الوقت الذي لا يمكن فيه اهمال المبدأ الاول من هذين المبدأين قط ، فإن ما نطلق عليه اسم التطورات الاعتبادية لفلسفة هيگل نزعت الى تحقيق المبدأ الثاني ، وإن التمسك بالواقع التام لوحدة الفكر الكلية وهي ما تدعى المطلق والتمسك بالواقع الجزئمي البحت لفكر الاجزاء او الأفراد \_ بمقدار ما يقصر هذا الواقع الجزئي عن الواقع التام \_ هو التعليم الاساسى للمُدَّرسة المثالية الانكليزية المهمة التي كان ابرز من شرحها المستر برادلی (Bradley)والمرحوم البرفسور بوزانكي (Bosanquet) • والنقطة المهمة في هذا التطور هي انه يعد الكون ثابتا مكتملا • اذ قد يواصل الفكر الجزئي التطور وقد يواصل تركيب نتائج هذا التطور ، بيــد ان التركيب النهائي للكون يبقى وحدة لاً يمكن بطبيعتها من حيث هي ان تزداد • فهي ثابتة لا تتغير • واعتراف المثاليين الانكليز بان الكل يتصف بالكمال لا ينطوى في نظرهم على ان كلية الكون جامدة ومحدودة ، بل انها في تجدد متصل وذلكَ بالتعبير الدائم عن نفسها في حدود محدودة • ولما لم يكن في استطاعة اي حد من هذه الحدود ان يعبر عن كلية الكون تعبيرا كاملا ، اختلف كل تعبير لها عن التعابير الاخرى. هذا، فاذا علمنا ان كليةالكونالتي وانكانت داخلة في كل تعبير جزئي لها تحتفظ بصفة الكلية غير المحدودة، لم نستطع ان نقول انها تتغير • وبعبارة أخرى لم نستطع ان نقول ان لها تاريخاً ، لان التاريخ يفترض التغير فيما يدونه • وقد طعن كل من وليم جيمس والعمليين (Pragmatists) والواقعيين واخيرا المثاليين الجدد في هذا المفهوم من نواحي عديدة تحت اسم العالم المصمت (Block world) . ويرجع هذا الطعن على الــوجه الاخص الى ان هــذا المفهوم جعل الــواقع يتسامي على اختبارنا ، فمنع امكان معرفته وذلك بوضعه المطلق الذي يقترن به الواقع فيما

وراء اختبارنا المحدود ، وانه جعل التقدم معدوما والتغير وهما وذلك بعده المطلق المنبع الكامن الذى يتدفق منه الفكر والبحر الشامل الذى يتحدر اليه الفكر والشرط القبلى الكلى للخبرة وتركيبها النهائي ، وان الواقع للمغير السبب بالذات \_ اصبح تجسيما للفكر من حيث انه تركيب منفعل لا تعبيرا للفكر من حيث انه مبدأ فعال ،

وخلاصة القول ، انه اذا كان الكون من حيث انه كل ثابتا غير قابل للتغير حقا ، وجب ان يكون التغير والتعدد الظاهران فيه ثابتين لا يقبلان النغير ايضا ، ويصبح قول هيگل « ان الفلسفة هي التاريخ ، لغوا ٠

لا نستطيع هنا ان نتطرق الى محاسن النزاع بين المدرسة المثالية الانكليزية ونِقادها ، ولكنَ الاولى ان نقف برهــة لاستكناه منطويات القول « ان الفلسفة هي التاريخ ، ذلك لان هذه العبارة \_ اكثر من اية عبارة أخرى \_ هي نقطة ابتعاد التطورات التي اتى بها المثاليون الجدد عن فلسفة هيگل ، اذ ان العقل اذا كان هو-الشيء الوحيد الموجود في الكون ، وجب ان يكون التاريخ تاريخ العقل ، ووجب الا يـدون حصول الحـوادث بل تطورات العقل • الى هنا يتفق المثالى الجديد مع اصحاب هيگل ؛ ولكن من هنا ايضا تبدأ نقطة الابتعاد التي اشرنا اليها فيما تقدم • فاذا كان الواقع مطلقا ثابتا ، فانه لا يستطيع ان يجرى مع الزمان ، وانه لا يستطيع ان يتقدم عندئذ • اما اذا كان تركيب الفكر كاملا من قبل ، فان فعالية التفكير التي تنطوى على التغير والتطور لا تستطيع في نظر المثالي الجديد ان تكون جوهر الواقع • هذا ، ولما كان التاريخ يتضمن حتما مفهوم التطور والتقدم اللذين يدونهما التاريخ نفسه ، وجب ان ينعدم التاريخ الواقعي • من هذا ، اذا-اردنا ان نجعل لعبارة هيگل « ان الفلسفة هي التاريخ » معني ما ، وجب علينا \_ في نظر المثاليين الجدد \_ ان نهمل على وجه التحقيق الموقف الثاني من الموقفين اللذين خلفهما هيگل ، وان نركز البحـث فـى تضاعـف الحبرة وحصولها مباشرة بعد ان نسقط من الحسبان وجود مطلق ثابت وراء تضاعف

الخبرة وحصولها مباشرة • وعلى هذا الاهمال ، وعلى هذا التركيز يقوم بالضبط التقدم الذي اتى به كروچى وجنتيلى • ففى نظر هذين الفيلسوفين ان العقل \_ وهو عقل فعال مخلوق بذاته وخالق لغيره \_ هو الشيء الوحيد في العالم ، والى جانب العقل لا يوجـد شيء آخر ، بل ولا يوجـد المطلق الخالق لكل شيء من البداية ولا المطلق الذي يؤول اليه كل شيء في النهاية. فالفلسفة اذا تدرس طبيعة الواقع او جوهره ، اى انها تدرس طبيعة العقل او جوهره • ولكن المثاليين الجدد يرون ان العقل بطبيعته او جوهره خالق من ذاته : انه يخلق ما يفسره ويفسر ما يخلقه • والعقل من حيث انه خالق هو التاريخ ،وهو يخلق الواقع او يصنعه ٠ فالتاريخ اذا هو الواقع الحاضر • والعقل من حيث انه مفسر هو الفلسفة • فما الفلسفة الا مواصلة الفعالية التي يفسرها • ولنا ان نتقدم خطوة اخرى فنقول ان العقل هو تلك الفعالية لانه لما كان العقل هو الشيء الذي يصنع نفسه ، كان عملية تحقيق ذاته • من هذا كان تأمل العقل في طبيعة العقل وجوهره هو بالذات طبيعة العقل وجوهره ، وكانت فلسفة التاريخ لا تختلف عن تاريخ الفلسفة •

فالكون الذى تصوره المثاليون الجدد لا يتضمن تقدما مع الزمن فحسب \_ كما كان الامر عند هيگل \_ بل انه يقوم بالفعل على هذا التقدم من حيث انه تفتح او بسط للحوادث العقلية ايضا • فالواقع صيرورة مطردة دائمة ؛ والقول بكمال الواقع قول يناقض نفسه • الواقع يتحرك ذلك لان « كل صورة جزئية للواقع جزئية ، وهذا الروح ( اى الواقع ) لا يبقى ثابتا ، بل وليس هو شبيها بالكل في اية ميزة من مميزاته • ولهذا كان جوهر الواقع الحقيقي حركته الدائرية بالذات \_ تلك الحركة التي بدورانها الدائم تولد زيادات دائمة من نفسها تتراكم على نفسها ، هي التي تجعل التاكيخ جديدا على الدوام ، • اذا تصور هؤلاء الفلاسفة الواقع تواتر دوائر لا تقدما جديدا على الدوام ، • اذا تصور هؤلاء الفلاسفة الواقع تواتر دوائر لا تقدما

نحو اللامنتاهي ، ففي كل لحظة نحصل على شيء ، ولكننا لا نحصل على اى شيء حصولا تاما ، والواقع برمته يتصف بهذه الحاصية المزدوجة ، فيقول كروچي « ان المفهوم الحقيقي للتقدم اذا يجب ان يجمع شرطين متضادين في وقت واحد هما : الححصول في كل لحظة على ما هو صحيح وحسن ، واثارة الشك في كل لحظة جديدة فيما حصلنا عليه دون تضيعه على اية حال ، اى هما ايجاد حل دائم لمسكلة ما وتجديد المسكلة بحيث تتطلب حلا جديدا ، فيجب ان يتحاشى مفهوم التقدم التحيز الى احد هذين الطرفين المتضادين : غاية يمكن الحصول عليها حصولا تاما ، وغاية لا يمكن الحصول عليها ، اى تقدم نحو متناه وتقدم نحو لا متناه ،

ان ما اجتزأناه من كتابات كروچى يخدم غرضا مزدوجا: انه يلخص المفهوم الميتافزيقى العام للمثاليين الجدد ويبين الاتجاه الذى اتخذه كروچى نحو العالم من وجهة النظر الخاصة لعلم الاخلاق • فيجب الان ان نفحص بشيء من التفصيل تطبيق هذا المفهوم على المشكلات التقليدية للفلسفة • ومن المستحسن بعد هذا ان ننظر في نظريات كروچى وجنتيلي كل على حده •

# : Benedetto Croce بنديتو كروجي

يلقب كروچى فلسفته « فلسفة الروح » وقد جاءت في اربعة كتب هي : «الجماليات من حيث انها علىم التعبير وعلىم اللغة العام» (Aesthetics As Science of Expression and General Linguistic) (Lagic As the Science of علم المفاهيم الحاصة والمنطق من حيث انه علم المفاهيم الحاصة واخلاقيات واخلاقيات واخلاقيات والمحلى : اقتصاديات واخلاقيات (The philosophy of the practical – Economics and Ethics) و ونظرية كتابة التاريخ و تاريخها » (Douglas Ainslie) وقد ترجم المستردو كلاس انسلي (Douglas Ainslie) جميع

هذه الكتب الىالانكليزية • فلنبدأ باعادة بيان مبدأ كروچى العام بصورة ادق ، المبدأ القائل ان الشيء الوحيد الذي يوجد هو العقل ، ومن ثم نحاول ان نفهم الاساس الذي يقوم عليه التناقض الظاهر لهذا المبدأ •

يبدأ كروچى من الموقف الشائع عند جميع الفلاسفة المثاليين ، الموقف القائل ان الحيرة ـ خبرتنا بتعبير ادق ـ هى الشيء الوحيد الذي نستطيع ان محقق وجوده تحقيقا مطلقا ، فالحيرة وحدها لها في حد ذاتها كامل الحق في ان تدعى واقعة ، وكل شيء اخر سواها لا يكون واقعا الا بمقدار ما هوحركة او مرحلة او عامل او شرط او فرض قبلي لها ، وهذه الحيرة يجب ان تكون حاضرة وموجودة بالفعل بالاضافة الى ذلك ، ولا يكون الماضي والمستقبل واقعين الا بمقدار ما يعتمدان على الحاضير او يكونان امتدادين له او مشهر وطين به ،

لامراء في ان الحبرة تبدو اول الامر متضمنة مفهوم الشيء المختبر؛ انها تكنى \_ في الظاهر \_ عن جسم كما لو كان واقفا وجها لوجه امام المختبر؛ وبهذا يستحث هذا الجسم الحبرة ويقرر جوهرها، غير ان هذه الكناية ايهام، والتمييز بين الحبرة وبين موضوعها تمييز يحدث في الحبرة ذاتها \_ الحبرة التي بدأنا بها، والحبرة التي بدأنا بها كل ووحدة عقلية بحتة ، والتمييز الذي يحدث فيها بين خبرة ما وموضوعها هو بذاته تمييز ناتج من العقل المختبر : تحن لا نختبر الموضوع ، بل نختبر خبرتنا لما نخال انه الموضوع ، ولما كانت خبرتنا هي الشيء الوحيد المذي نعيه مباشرة ، فملا نحتاج لان نظن ان الموضوع او قل عالم المادة الحارجي كله الذي تعتقد انه مستقل عن العقل من الكل المحسوس للخبرة لاغراضه الحاصة ، على انه لو أنعدم الجسم الحارجي ، فعلا شك في ان العقل يجب ان يخلق موضوعاتـــه الحاصـــة ، ويجب علينا غلا شك في ان العقل يجب ان يخلق موضوعاتـــه الحاصـــة ، ويجب علينا عندگذ ان ناخذ بالنظرة القائلة ان الحبرة فعالية تخلق ذاتها وتقررها ، وهي عندگذ ان ناخذ بالنظرة القائلة ان الحبرة فعالية تخلق ذاتها وتقررها ، وهي

تولد نفسها وتولد غيرها من ذاتها و ولما كان كل ما هو واقع يجب ان يكون من هذا النوع (من الحبرة) ، اقتضى ان يكون الواقع عقلا او روحه كليا يخلق ذاته ويخلق محيطه على حد سواء و فالعقل يشبه عالما دون نوافذ لا يستطيع ان يدخله شيء او يخرج منه شيء و ولما لم يكن في الامكان وجود شيء يدعى واقعا من دون ان تكون له صورة ، وجب ان تكون كل صورة يستطيع الواقع ان يتقمصها مبنية على اساس موجود في العقل او الحبرة فالواقع كله يتولد من الحبرة ، ولا نعرف واقعا لم يتولد من خبرتنا على هذا النحو و

والحق ان الواقع يتخد له عندنا صورا متعددة • ولما كان لكل صورة من الواقع نصيب متساو مع ما للصور الآخرى منه على اساس ان كل صورة للواقع هي صورة للخبرة ، كانت المهمة الوحيدة للفلسفة ترتيب هذه الصور في نظامها الصحيح ، وتحديد صلات بعضها ببعض ، والكشف عن الدور الذي تقوم به في تكوين الكل المحسوس للخبرة الذي هو الواقع الذي نعرفه • هذه هي المهمة التي حاولت فلسفة كروچي تحقيقها •

# أ \_ الفعالية النظرية The Theoretical Activity

اول صورة هى صورة المعرفة وهى التى يسميها كروچى الفعالية النظرية ولما كان مفهومنا عن الخبرة يلزمنا ان نعتقد ان العقل نفسه يولد المادة التى تكون موضوع المعرفة او يحقق واقعها ، وجب ان تكون لصورة الفعالية العارفة مرحلتان ثانويتان ، الاولى منهما هى الصورة التى يعد العقل فيها المادة التى يرتبها ويصنفها في الصور الثانية ، وتسمى هاتان المرحلتان على التتالى (أ) التفطن (Intuition) الذي يقابل علم الجمال و (ب) التفكير الفهمي او التفكير المؤسس على المفاهيم (Conceptual Thinking) الذي يقابله علم المنطق ، ويجب ان ننظر في كل من هاتين المرحلتين المذي يقابله علم المنطق ، ويجب ان ننظر في كل من هاتين المرحلتين المذي يقابله علم المنطق ، ويجب ان ننظر في كل من هاتين المرحلتين

البانويتين على حدة •

(أ) النفطن: لا توجد في نظر كروچي مشكلة للادراك الحسي \_ تلك الشكلة التي افزعت الواقعيين • فلا توجد مواد حسية ولا حقائق حسية معطاة مستقلة (عن الحبرة) • وبما انه لا توجد مواد او حقائق تعطى للخبرة لا يمكن ان يكون في الحبرة عنصر منفعل يقوم على استلام هذه الحقائق المعطاة او على وعيها فقط • فليس الادراك \_ كما اعتقده كثير من الفلاسفة المتقدمين \_ عملية يعي العقل (أ) فيها شيئا خارجيا عنه (ب) ولا هو عملية يصب العقل (أ) فيها (ب) في قالب خاص ، كما انه ليسس عملية يمتزج (أ) فيها مع (ب) او يفسره او يركبه ، بل هو فعالية يولد العقل رأ) لنفسه فيها حقائقه المعطاة في شكل صور وفطانات • تدعي هذه الفعالية دفعالية الجمال، وتدعي العملية التي تخلق فيها حقائق الفكر المعطاة معملية التصور، او «عملية التفطن» •

هذا يفضى بنا الى ابرز ميز فى فلسفة كروچى \_ وهـى ان ملكة الادراك \_ معرفة هذا التعريف \_ هى على الاغلب ملكة الفنان او الشاعر ولا يعنى هذا ان الفنانين والشعراء هم وحدهم الذين يدركون ، بل يعنى اننا فى الواقع نصف سلوك الفنان او الشاعر عندما نعطى بيانا لعملية الادراك وفق خطوط كروچى • ونحن قلنا ان فعالية الجمال تولد لنفسها حقائقها المعطاة • فاذا اردنا ان نصف هذه العملية بصورة ادق قلنا ان للعقل فطانات ، وهو يعبر عن هذه الفطانات فى شكل صور • وهو لا يعنى ان الفطانة والصورة متمايزتان ولا ان الفطانة غير المعبر عنها تستطيع ان توجد متقومة بذاتها • ونحن لا نتكلم عن الفطانة والصورة كشيئين الا للضرورة اللغوية • والقول بأن التأمل التالى يستطيع ان يفرق بينهما كمرحلتين او وجهين متمايزتين فى فعالية الجمال ، لا يعنى انهما منفصلتان فى الوجود ، ولا انهما قادرتان على العمل منفصلتين • والحق لا توجد فطانة لم يعبر عنها ،

لان الفطانةهي تعبيرها. وهذا التعبير عن الفطانات في شكل صور هو بالذات عمل الفنان • فالفن وجداني وهو تعبير عن الفطانات في النفس الشاعرة ، والجمال تعبير او بالاحرى انه تعبير ناجح • والنفور من القبيح هو استهجان فشل في التعبير. وكما يكون خلق الجمال تعبيرا يكون تقديره تعبيرا كذلك. ونحن لا نقدر عمل فن من الفنون الا بمقدار ما يفلح في التعبير عن الفطانات عندنا ويرى كروچى ان القول بأن الفن تعبير يتضمن ــ في جملة ما يتضمنه ــ انه تعبير لا غير • ومن خواص فعالية الجمال انها تاخذ الاشياء كما هي ، وتعبر عنها في اشكال وصور محسوسة دون التأمل فيها او تصنيفها او تعريفها او ترتيبها او تقدير واقعها او لا واقعها • ولكن يجب الا يفهم من هذا ان الفنان يسعى للتعبير عن التأثير الذي يحدثه جسم خارجي في نفسه بالمعنى الذي يفهم من القول ان جمال الصبح في الربيع يوحي باغنية شبيهة باغاني شيلي (Shelley) الشعرية ، اذ أن الأشياء التي يعبر عنها الفنان هي الفطانات التي تتكون في نفسه تكونا ذاتياء وهي التي يولدها العقل وتكتون المادة التي يتألف منها الواقع فيمكن اذا تلخيص الموقف الذي اتخذه كروچي فيما يأتي :\_

(۱) ينطوى كل اختبار على عنصر او مرحلة او فترة ـ سمه ما شئت ـ يقوم بأخذ الفطانات والتعبير عنها من دون اختيار او تأمل ، وفعالية هذه الفترة ـ كما يسميها كروچى ـ هى الشرط الذي لا بد منه لكل خبرة ولكل تفكير ، وبالرغم من ان هذه الفعالية لا تحدث بالفعل الا مع العناصر الفهمية التى تكون الفكر (انظر ب ادناه) ففى الامكان فصلها عن تلك العناصر فصلا منطقيا ، فى حين ان كل تفكير او فهم يتوقف على حدوث هذه الفعالية اولا ، بمعنى ان التفكير لا يمكن فصله عن هذه الفعالية فصلا منطقيا ، ولهذا يدعو كروچى فترة الجمال «الفترة السفلى» فى الحبرة بخلاف منطقيا ، ولهذا يدعو كروچى فترة الجمال «الفترة السفلى» فى الحبرة بخلاف كانت (Kant) والفلاسفة الاخرين الذين يعدونها «الفترة العليا» ويقصد كروچى بكلمة «سفلى» انها هى الفترة التى يجب ان تسبق الفترات الاخرى

(۲) ان هذا العنصر في الاختبار هو الذي يميز عمل الفنان او الشاعر بالدرجة الاولى و فهناك من الناحية النظرية مرحلة اولية في الادراك يكون كل انسان فيها شاعرا وفنانا في وقت واحد ويقول كروچي « اذا تصورنا الانسان في الفترة الاولى من تفتح حياته النظرية ، فأنه لا يستطيع الا ان يكون شاعرا ذلك لان عقله الذي لم يثقل بعد بأي تجريد او تأمل فطن خالص في تلك الفترة والفن الذي يخلق الصور الاولى ويفتتح حياة المعرفة بواصل ايضا في العقل تجديد اوجه الاشياء التي اخضعها الفكر الى التأمل والتي اخضعها العقل الى التأمل من دون الفن يفقد حافره ، بل ويفقد مادة العمل الابداعي الساحر بالذات وكروچي نفسه ناقد بارز من نقاد الفن وكاتب اديب ، ويقوم القسط الاكبر من مؤلفاته على التطبيق المفصل لنظريته القائلة ان «الفن تعير» في نقد مؤلفات الادباء والفنانين و

#### : Concept (ب)

والمرحلة الثانية من الفعالية النظرية هي التفكير الفهمي اللذي يعمم ما يقدمه التفطين البحت و وبصورة ادق هي عملية وضع عبلاقات بين الفطانيات والصور التي تعبرها المرحلة الاولى من الفعالية النظرية ، وهي عملية معرفة هذه العلاقات و ولا مناص \_ كما راينا \_ من ان تسبق فعالية الفهم هذه فعالية الجمال التي تزود الاولى بالمادة والتي لاتستطيع الحدوث من دونها و فلنا فطانيات لاشياء جزئية او هي \_ بتعبير ادق \_ الاشياء الجزئية نفسها مثل خمر جيد ومضرب جيد وخلق جيدا ، الا ان مفهوم الجودة هو الذي يؤلف عنصر الكلية او العمومية الذي هو شرط ضروري لكل تفكير وذلك بتمكينه ايانا من فهم العلاقات بين هذه الفطانات المختلفة و

شاهدنا فی فلسفة رسل هذا المفهوم تحت اسم «الكلیة» واقتفینا الطریقة التی حاول رسل بواسطتها ان یعطی بیانا عن الکون من دون معونة الکلیات و لکن مفهوم کروچی فی طبیعته یختلف عن الکلیة اختلافا تاما ولو انه یقوم من ناحیة بنفس الوظیفة التی تقوم بها کلیة الواقعی و واهم اختلاف هو ان المفهوم عند کروچی عقلی ولا یدل علی صنف من الصفات فی العالم الخارجی ، وهو لیس الا فترة او طور فی التفکیر و فاللمفهوم مصورا علی هذه الصورة \_ خصائص ثلاث یجب الا تغرب عن بالنا هی : ان المفهوم کلی و تعبیری و محسوس و هذه الحصائص الثلاث التی یجب ان ندرسها علی التنالی الان هی التی تمیز المفهوم الاصیل (Concept Proper) من تقلیده المفهوم الزائف (False Concept) کروچی \_ کثیرا من الفلاسفة الی الضلالة و

يرمى كروچى من نسب الكلية الى المفهوم الاصيل التأكيد على ان المفهوم موجود فى كل مظهر من مظاهر الحياة والواقع او فى مظاهر الحيرة وامثال هذه المفاهيم العامة المطلقة الكيفية والتطور والشكل والجمال • ومهما بلغت الحيرة التى نختارها مثالا لنا من التفاهة والصفر والتجريد ، فانها يجب ان تتصف بخصائص الكيفية والهيئة والجمال بدرجة ما • ولو ان الحيرات تتصف بهذه الحصائص ، لما كانت هناك واسطة لتمييزها عن الحيرات الاخرى ، بل ولكانت الجيرة عديمة الشكل والحصائص • وبالاختصار لما كانت واقعية • يعبر كروچى عن هذه الحالة فى قوله ان المفهوم داخل فى كل مظهر من مظاهر الحياة او بتعبير ادق انه داخل فى كل الفطانات او الصور التى تكون مادة التفكير • ولكن المفهوم بالرغم من انه داخل فى الصور التى تكون مادة التفكير • ولكن المفهوم بالرغم من انه لو امكننا المحميع مظاهر الحياة (الحبرة) هو خارج عنها متمال عليها ، بمعنى انه لو امكننا ان نجمع جميع الحيرات الجزئية فى مجموعة ، لما استنفدت هذه الحبرات المقهوم • فالرغم من ان الكيفية (وهى مفهوم) موجودة على الدوام فى كل

مظهر من مظاهر الواقع ، هي شيء اكثر من مجموع هذه المظاهر دائماه اما فيما يتعلق بالتعبيرية ، فالمفهوم تعبير للفعالية المنطقية ، كما ان الصورة تعبير لفعالية الجمال ، ولكي تكون الفكرة واقعة يجب ان تتخذصورة. اما اذا لم تتخذ الفكرة صورة ، فانها لا تكون فكرة ، والمفهوم هو الذي يعطى الفكر صورة ويجعل هذه الصورة كما هي ، مثلما تعطى الصورة الفطانة شكلا ، فالمفهوم هو التعبير الصوري للفكر او الفعالية المنطقية ،

وَاخيرا يقصدكروچيبالقول ان المفهوممجسوسانه واقع، وهو موجودفي جميع فترات الخبرة ، كما انه داخل في كل الفطانات . ولما كانت الخبرة \_ كما راينا \_ هي الصورة الوحيدة للواقع ، فلنا ان ستخلص ان كل واقع هو فهمي (١) ايضا . وصفة «المحسوسية» هي التي تفيدنا اكثر من اي شيء أُخر في التميز بين المفهوم الاصيل والمفهوم الزائف ، اذ ان المفهوم الزائف اسم صنف لعدد من الموجودات او \_ بلغة كروچى \_ المظاهر التي تتصف بخاصية واحدة مشتركة • ف «البيت» و «المثلث» و «الماء» و «الرجل» امثلة للمفهوم الزائف • وقد انصب اهتمام قسط كبير من الفلسفة على محاولة تثبيت موضع هذه المفاهيم الزائفة وعلى الاخص البت في مُسألة ما اذا كان الهذه المفاهيم وجود مستقل عن اصناف الاجسام التي تمثلها • ان كروچي مِنفى هذه المسألة • ففي نظره ليس للمفهوم الزائف «للبيت» وجود متقوم بذاته مستقل عن المجموع العام للبيوت الجزئية التي يمثلها ، وهو اسم صنف ناتج من عملية اختزال عقلية يستخلص العقل في اثنائها من جميع البيوت الموجودة صفات معينة تشترك فيها ، فيضعها تحت لفظ «بيت» . فيقوم هذا اللفظ مقام الرمز لكل بيت قد يختاره المفكر من البيوت الموجـودة مالفعل.

ان اهمية المفهوم الزائف تقوم على الفائدة التي تحنيها العلوم الحاصة منه،

<sup>(</sup>١) نسبة الى الفهم (Concept)

اذ تدرس العلوم الطبيعية والرياضيات المفهوم الزائف كما يدرس المنطق المفهوم الاصيل ولهذا السب يسمى كروچى العلوم «مجردة» فى مقابل الفلسفة التى هى عنده العلم المحسوس الوحيد • فكثيرا ما اتهم الفلاسفة ولا سيما الفلاسفة الثاليين منهم انهم يعادون العلم • واستصواب هذه التهمة يرجع الى انه فى المثاليين منهم انهم يعادون العلم • واستصواب هذه التائج التى حصلت عليها ، ينفون نفيا باتا ان موادها واقعة ، بل يعتقدون انها تجريدات من الواقع عليها ، ينفون نفيا باتا ان موادها واقعة ، بل يعتقدون انها تجريدات من الواقع الماغراض الحاصة • ولهذا ، فان اتصفت نتائج العلوم بالصحة ، فهى تتصف بنوع خاص من الصحة الذى يشت فى حدود خاصة معينة ، لان هذه الحدود بنوع خاص من الصحة الذى يشت فى حدود خاصة معينة ، لان هذه الحدود الست هى الحدود غير المحدودة للواقع من حيث انه كل ، انما هى تلك الحدود التى يكونها العالم بالذات فى اختياره الحاص لمادة موضوعة من الواقع بصورة كيفية • فعلام يستند هذا العداء ؟

رأينا ان العقل هو عدد المثالى الجديد الواقع الوحيد وان الخبرة هي وضع العقل في الواقع ، وانه لا يوجد واقع من دون اختبار العقل له • اذا فلا يوجد شيء يختبره العقل بالمعنى الذي يفهم من قيام شيء ما بذاته على نحو ما دون الاعتماد على اختبار العقل له • وهذا الشيء بعينه هو ما يعالجه العلم • ان العلم يقتطع من الكل المحسوس موادا يعدها واقعية ، وهو يرتب هذه المواد على اساس الخصائص المشتركة التي تتصف بها في الظاهر ، ومن ثم يجمعها تحت اسماء اصناف (هي المفاهيم الزائفة عند كروچي) • فالرياضيات تدرس خصائص الاعداد ، وعلم الحيوان يدرس سلوك الحياة الحيوانية وعلم النفس يدرس تركيب العقل ، وعلم الطبيعة تدرس خصائص الحيوانية وعلم اللهوت • تدرس هذه المواد وعلاقتها والقوانين التي تسيطر على الحرارة والصوت • تدرس هذه المواد وعلاقتها والقوانين التي تسيطر على حدوثها كما لو كانت موجودات قائمة بذاتها موجودة مستقلة عن الحبرة • ومن المعلوم ان مواد البحث العلمي هذه هي الحقائق الواقعة للحياة اليومية • وانه لدراسة هذه المواد وفهما لا شان لنا بدراسة فعل المعرفة – ذلك الفعل

الذى تكون هذه المواد جزءا منه في الحقيقة • فقد تكونت المفاهيم الزائفة للمثلث والجسد والعظم والمادة والالكترونات وغيرها للغرض الملحالا وهو تمكيننا من دراستها وفهمها على هذا النحو •

ولكن دراسة موجودات تكونت بالتجريد من الواقع المحسوس لمقضى عليها ان تاتى بنوع خاص من الصحة لا يصدق الا فى الحدود وتحت الظروف التى يقوم عليها التجريد الاولى من الواقع و فالدراسة الوحيدة التى تستطيع ان تأتى بنتائج صحيحة مطلقة هى دراسة الشىء الواقع وقوعا تاما مطلقا اى العقل المحسوس و فلما كان للفلسفة من الواقع نصيب اكبر مما للعلم منه و فان للمفهوم الاصيل الذى تدرسه الفلسفة \_ من حيث انه فنرة فى حياة العقل بالفعل لا تجريد وهمى من العقل \_ من الواقع نصيبا اكبر مما للمفهوم الزائف منه و

ولقد تمكن كروچى بواسطة ترقية فكرته في المفهوم الاصيل ان يتخذ خطوتين اخريتين ضروريتين لاكمال نظامه و وهان الخطوتان تقومان على تقرير وجود خبرة فيما وراء الحبرة الجزئية اولا وعلى امكانية العمل ثانيا وليس من السهل قبول الحجة الذاهبة الى وجود العقل من حيث انه كل خارج الحبرة الجزئية ، الحجة التي شغلت اهتمامنا حتى الان ، بل ان هذه الحجة لتبدو عند كثيرين مشوشة وكثيرا ما اتهمت فلسفة كروچي انها لا تعد لنا منفذا للخلاص من موقف المثالية الذاتية الذي يقرر ان الاشياء التي نستطيع معرفتها هي افكارنا الحاصة فحسب ، بل انها لتؤول منطقيا الى الذاتية البحتة \_ المبدأ القائل ان حالاتنا العقلية الحاصة هي الاشياء الوحيدة التي توجد في الكون و نعم ان كروچي يجر النقد على نفسه ، وان موقفه التي توجد في الكون و نعم ان كروچي يجر النقد على نفسه ، وان موقفه مذه التهم و

ومهما يكن من شيء ، فلا شك في ان كروچي يعتقد ان الحبرة التي

تدرسها الفلسفة لا تظل مع الزمن خبرة جزئية او على اقل تقدير ان مثل هذه الحبرة لا تظل خبرة جزئية فحسب ، بل ان الحبرة المتعممة للعقل من حيث انه كل \_ وهى الحبرة التى تكون الحبرة الجزئية استمرارا لها وتؤلف جزءا منها \_ لا تظل جزئية ايضا ، والوعى الذي يكون مادة البحث الفلسفى ليس وعى الجزء (الفرد) \_ بمقدار ما هو جزء \_ بل هو الوعى الكلى الذي هو في كل جزء اساس جزئيته وجزئية الاخرين على حد سواء ، وحلقة الاتصال الاولى بين العقل الجزئي والعقل الكلى تتكون بواسطة المفهوم ،

والحجة على ذلك هي باختصار فيما يأتي : ان المفاهيم من دون الفطانات \_ بلغة المثالي \_ عمياء ، وهي مجرد مظاهر لا نستطيع ان نحق اي شيء عن طبيعتها وموضعها حتى نبدأ في التفكير • والتفكير يعني اصدار حكم ، وجميع الاحكام تنطوى على مفاهيم • هذا ، والحكم شيء نستطيع ان نتفاهم بواسطته مع الناس الأ خرين ، بل وحتى ان اختلف هؤلاء الناس عنا في حكم من احكامنا ، فانهم يفهمونه ، والحق ان الحكم هو اساس التفاهم المسترك بيننا ، ولكن لو أن خبرتي كانت جزئية خاصة على الاطلاق ، لما أمكن وجود هذا الأساسُ المشترك ( للتفاهم ) ، ولما امكنني من حيث انبي فرد مثلا ان اعرف فكرة اللَّون الى رجل اعمى منذ ولادته ، لانه يوجد اساس لمخاطبته ، ولا توجد واسطة لاتصال وعي بوعيه. والمفاهيم تعد مشتركة بين عقول مختلفة على وجه التحقيق • فمفهوم الكيفية مثلا مستلزم لا لخبرتي فحسب بل ولخبرة الاخرين كذلك • وعليه ، فأنى استطيع ان اتفاهم مع الناس الاخرين بواسطة العناصر الفهمية لا الفطانية الموجودة في خبرتي • ولكن لو ان عقول الاخرين وخبراتهم لم تكن اوجهاً لعقل كلي داخل في كل خبرة من هذه الخبرات ، لما كان في الامكان ان يكون مفهوم الكيفية عنصرا مشتركا في عدد من الحيرات على ان تمدنا باساس للتفاهم بين العقول • فالمفهوم فترة

فى الخبرة من حيث انها كل • والدليل على كلية المفهوم وكلية الخبرة التى تعود اليه هو ان اى عدد من الخبرات الجزئية لاتستنفد هذا المفهوم الذى هو شبىء اكبر من جميع هذه الخبرات بالرغم من انه موجود فى كل واحدة منها •

وهناك حجة مهمة اخرى يثبت كروچى عليها وجود خبرة كلية وهذه الحجة مستقاة من مفهومه في التاريخ الذي سبق ان اشرنا اليه و فقد رأينا ان جوهر الفعالية العقلية هو التاريخ ( العام ) ، وان العقل ليس شيئا له تاريخ بالمعنى الذي يفهم من انه شيء خارج الحوادث العقلية التي تحصل له ، بل هو تاريخه الخاص وهو تاريخ يحدد الماضى فيه الحاضر الذي يحدد المستقبل في عملية متصلة و فتاريخ كل عملية عقلية جزئية غير محدود وهو عائل العملية العقلية التي يدونها و الا ان الواقع كله الذي هو عقلي يصبح تاريخ كذلك بطريقة مشابهة من الاستدلال المتقدم و فالواقع الذي يجب على العقل ان يعالجه او بلغة كروچى بالذي يولده العقل لنفسه هو التاريخ ولكنا وبكلمة اخرى ان الواقع او الخبرة من حيث انها كل هي التاريخ ولكنا رأينا ان العقل الجزئي عائل التاريخ ، ولذلك كان العقل الجزئي استمرارا للواقع او الخبرة من حيث انها كل هي وجه من الوجوه وللواقع او الخبرة من حيث انها كل وكان مماثلا لها في وجه من الوجوه و

## ب ـ الفعالية العملية:

لا يتسع المحال هنا الى اكثر من ان ننظر نظرة سبريعة في مفهوم الاخلاق عند كروچى و وهنا يهتم كروچى بالصورة الثانية من فعالية العقل وهي صورة الارادة (Willing) أو العمل (Acting) الذي هو وظيفة الفعالية العملية كما كانت المعرفة وظيفة الفعالية النظرية و ونحن ستعمل كلمتي «الارادة» و « العمل » عن قصد لانه لا يوجد عند كروچى فرق بين الارادة وبين العمل الذي يصدر عنها ، وكما انه لا يوجد شيء من حيث انه فطانة لم يعبر عنها ،

لان الفطانة هي تعبير ، كذلك لا توجد ارادات لا تكون في نفس الوقت اعمالا ، والواقع ان الارادة ليست شيئا قد تعقبه او لا تعقبه حركات الأرجل والاذرع ، بل الارادة هي هذه الحركات ، وعليه ، انا لنجد ان اقل ارادة تدفع الكائن الحي الى الحركة وتولد ما يدعى بالنتائج الحارجية ، وانه لمن المحال ان تصور عملا لا نريده ، وكل شيء لا يكون عملا هو حركة ميكانيكية بحتة وهو مفهوم زائف اى تجريد من الكل المحسوس الذي هو عمل ،

والصورة الثانية او العملية من فعالية العقل تعتمد منطقيا على الصورة الاولى او النظرية • فانه يمكننا ان نعرف من دون ارادة او عمل وذلك بالرغم من ان المعرفة وجدت لتؤدى الى العمل ، على حين اننا لا نستطيع ان نريد شيئًا او نعمله من دون معرفة سابقة له • وهذه الصورة كالصورة الاولى تنقسم الى مرحلتين ثانويتين هما : المرحلة الاقتصادية والمرحلة الاخلاقية • المرحلة الاقتصادية تمستند على مفهوم النافع والمرحلة الاخلاقية تستند على مفهوم الصالح • ونحن نجد هنا ايضا ان المرحلة الثانية تعتمد اعتمادا منطقيا على المرحلة الاولى المستقلة عنها • يقصد كروچى بهذا التمييز ان الغايات التي نتوخاها من اعمالنا في فعالية المرحلة الثانوية الاولى لتبدو انها ليست الا الحصول على ما هو نافع لنا من حيث اننا افراد وعلى اشــباع رغباتنــا الشخصية الخاصة ، وفي الفترة الثانية تتداخل الحاجات الفردية والاشباع الفردى مع حاجات الاخرين واشباعهم بحيث يبدو ان مفهوم الصلاح الذى هو ليس باكثر من مفهوم النفعية متعمما يلزمنا ان نقوم بشان حاجات الآخرين ورغباتهم بنفس العمل الذي يجب ان نقوم به بشأنحاجاتنا ورغباتنا الحاصة ٠ هذا ، وبعد القيام بهذا التمييز ، انه لمن الجدير ان نبين ان في كل عمل تتجسم صورتا النفعية والصلاح • فلا يوجد شيء من حيث انه عمل فردى ذاتى نفعى اقتصادى خالص ولا يوجد شيء من حيث انه عمل اخلاقي ایثاری کلی خالص • یقول کروچی « اننا عدما نحاول ان نمیز الصورة الاخلاقیة الخالصة للسلوك نجد فی الحال انها متعلقة بالصورة النفعیة التی لا نرید البحث عنها ، لان اعمالنا \_ حتی فی معناها الکلی \_ یجب ان تمکون علی الدوام محسوسة ومحتمة بصورة جزئیة » • فالاثرة والایثار اذا لیسا مفهومین متضادین بل انهما فترتان للخبرة متداخلتان لا تنفصلان من الناحیة المنطقیة • ویمکن ان نقول ان کل عمل فی جوهره هو عمل انانی وایثاری فی وقت واحد •

تلخيصا لنظرية كروچى فى المعرفة ، يمكننا ان نقول انه عدد العقل او الخبرة الشيء الوحيد الذي له واقع ، وهذا العقل او الخبرة هى فى صلبها فعالية لها فترتان تدعيان على التناظر « التفطن الحالص » و « الفهم الحالص » ، ولا تحصل احدى هاتين الفترتين قبل الاخرى او بعدها ، بل وليس فى الامكان لاحداهما ان تقوم بوظيفتها من دون الاخرى ، انهما متحدتان اتحادا لا يقبل التحليل فى مركب لا نحصل عليه نتيجة للخبرة ، ونحن نستلخص منه هاتين الفترتين بالتأمل التالى ، هذا يعنى ال « التفطن » و « الفهم » يكونان وحدة ولو انهما متميزان ، ويكون التفطن من دون الفهم أعمى ، ويكون الفهم من دون الفهم من دون التفطن أجوف ، ويكون كلا منهما وهما ، وهكذا يجب ان ندعو الخبرة وحدة المتمايزات ،

ويجب بعد هذا ان ننظر في التطورات التالية التي اتي بها جيوفاني جنتيلي في نظرية المثالية الجديدة .

### ت حیوفانی جنتیل Giovanni Gentile:

يقف حنتيلي من كروچى موقف تلميـذ دُهب ابـعد من اسـتاذه ٠ ففى الـوقت الـذى عمـــل جنتيلي فيـه كثـــيرا ــ كزميــل لكروچى ــ على ترويج نظرية المثالية الجديدة بين الناس ، نجد ان مؤلفاته المتأخرة تقوم على الترقية التي مضت بالنظريات التي يقترن بها كروچي الى حدودها المنطقة .

ولقد جاء اكمل بيان لفلسة جنتيلي في كتابين هما : « خلاصة علم التعليم » (A Summary of Pedagogy) و « نظرية العقل من حيث انه فعل خالص » ( The Theory of Mind As Pure Act) وقدنشر المؤلف الاخير من هذين المؤلفين على شكل محاضرات ترجمها الى الانكليزية البروفسور ولدن كار (Wildon Carr )• وخط التطور في فلسفة جنتيلي واضح بین • یبدأ کروچی بخبره یصــر علی انها کل موحــد ، ویزعم ان الفترتين او الفعاليتين بمرحليتهما الثانويتين اللتين تجعلان الحبرة تركيبا لا تثلمان وحدة العقل التي تنشأ ن فيها • على ان فترتبي الخبرة ليستا نتيجة تأمل العقل في نفسه او قياسه على نفسه ، بل انهما شيئان مسلم بوجودهما في الاصل ، أذ أنهما في الواقع شيئان متمايزان تقوم عليهما منطقيا الحقيقة القائلة بان الخبرة هي كما هي • الا ان العقل لا يستطيع ان يكون وحدة وان يكون اساسا لتعدد رباعي في وقت واحد • فاذا كان العقل وحدة ، فانه لا يستطيع ان يولد في نفسه اشياء متمايزة على ان تكون هذه الاشياء واقعية كالوحدة • في حين انه اذا كانت هذه الاشياء المتمايزة موجودة في الاصل ولا يولدها العقل ، لما كان العقل وحدة ولا يمكن ان يكون وحدة ابدا •

فاذا لم يستطيع العقل ان يكون وحدة ومصدرا واحدا لتعدد منظم في وقت واحد وجب اما ان نهمل مراحل كروچي وفتراته او وحدة الخبرة . وجنتيلي يترك مراحل كروچي . فهو يبدأ بعقل هو وحدة تامة ويحتفظ بهذه الوحدة اثناء بحثه ويستخرج منها كل تعدد موجود فيها .

وهذا العقل او الخبرة \_ كما يدعى \_ هى عند جنتيلى الشيء الوحيد الموجود في العالم • والحق ان الكون عنده عقل او روح •

واضح ان الصعوبة في مثل هذا الموقف هي في محاولة تفسير التعدد

الظاهرى • فنحن بدأنا بواقع هو روح واحد او عقل واحد • وهذا الروح يرقن الاضداد والمتمايزات ويمحوها ويقوم بخلق ومحو كل شيء في الوجود حتى نفسه • لذلك كان على جنتيلي من نقطة الابتداء هذه ان يبين بطريقة ما كيف نشأت ( من وحدة عقلية ) كثرة التفاصيل المحسوسة التي تكون عالمنا اليومي بما في ذلك مراحل وجوده ودرجاته المتعددة •

فكيف توصل جنتيلي الى هذا ؟ لا يجوز لنا قبل كل شيء ان نعد محتوى معرفتنا \_ الانساء التي نعرفها بالفعل \_ مجموعة مواد موضوعة ازاء العقل وموجودة مستقلة عنه ولا شيئًا مركبًا هو غير العقل الذي يجبل هذا المحتوى ويصبه في قالب خاص بالرغم من ان هذا الشيء المركب يحدد العقل والعقل يحدده لانه في الحقيقة شرط لازم لمعرفة العقل على اية حال. بكلمة اخرى ليست المعرفة في ضوء هذه النظرة علاقة خارجية بين العقل وعالم لا يتأثر بعرفان العقل له ولا هي علاقة يكون العقل لنفسه فيها مواد معرفته من مادة لا تمكن معرفتها ابدا • فحنتيلي يشارك في الاسس التي رفض كروچي بواسطتها هذه المفاهيم المألوفة لعلاقة المعرفة، تلك الاسس التي رأيناها سابقا في ترجمة كروچي. فلما كانت الخبرة هي الشيء الوحيد في العالم، فمن الوضح اننا يجب ان نبحث عن مادة الخبرة في الخبرة نفسها ــ وهي مادة تفصل عن الحبرة فصلا غير حقيقي لأغراض الحجاج المجرد فقط. فالمسألة اذا هي، هل تحتوي الحبرة على مثال كما يزعم انه علاقة المعرفة؟ الجواب هو ان الخبرة تحتوى على هذا المثال وهي تبحتوي عليه في حالة وعي الذات في اضح صورة • ان العقل في حالة وعي الذات (Self-Consciousness) هو الذات العارفة والموضوع المعروف. وانه يستطيع بل ويجب ان يودع نفسه كشيء تقوم عليه كل حالة من هاتين الحالتين وهو ما يزال في الوقت نفسه وحدة غير مجزئة • فالعقل في حالة وعي الذات هو في وقت واحد العارف والمعروف. وليس من الصحيح في شيء ان نقول ان الذات هي جزء

من العقل بالمعنى الذى يفهم من انه يبقى جزء اخر من العقل لا شأن له بالذات هو \_ مثلا \_ الموضوع • ان العقل يلقى بنفسه كاملا فى كل حالة بحيث تكون الذات (Subject) العقل كاملا تاماً مثلما يكون الموضوع (Object) العقل كاملا تاما ايضا • والعقل \_ من حيث هـ و \_ يعزل فـى نفسه هاتين الحالتين او المرحلتين المكونتين لجوهره ويدع كلا منهما ينمو ويتطور فى خطوطه الحاصة، وهو ما يزال موجودا وجودا كاملا فى كل منهما • فوعى الذات اذا هو مركب او اتحاد فترتين او حالتين متمايزتين يظهر العقل فى احداهما ذاتا وفى الاخرى موضوعا •

فعندما نحاول ان ننشىء التعدد الظاهر للكون من العقل الكلى او الروح الكلى عند جنتيلى، تصبح على اكبر جانب من الاهمية الحقيقة الذاهبة الى ان الخبرة التى نعيها اتم وعى واوضحه والتى هى عندنا اكثر الاشياء واقعا من دون شك وحدة تحتوى على وجهين متمايزين .

مذا لان الدعوة الرئيسة عند جنتيلي هي ان العلاقة التي نعيها اتم وعي في حالة وعي الذات هي من دون شك العلاقة التي يجب ان نفسر الواقع في جملته بحدودها و فلما كان العقل هو الشيء الوحيد في الكون، اقتضت الضرورة ان يولد العقل مواده الخاصة، وترتب على ذلك ان تكون جميع صور الوعي ـ اى الواقع كله \_ من نوع وعي الذات •

والفن هو دراسة العقل من حيث إنه وعي الذات، والدين هو دراسة العقل من حيث إنه وعي الموضوع، فالفن وحدة حتى في اقصى مراحل نشؤه يحب ان يظل ذاتيا بحتا، في حين ان الدين \_ اذا تجرد عن الفن \_ بحث عن شيء لا غاية له ولا هدف، الا انه كما تتحد الذات والموضوع في مركب وعي الذات ، يتحد كذلك الدين والفن في الفلسفة التي تكون كلا منهما وهي \_ لهذا السب \_ ارفع نوع من الواقع المحسوس به ، ويقول جنتيلي « ان الفلسفة هـي الصورة النهائية التي تنحل فيها الصور الاخرى وينسجم بعضها مع

بعض، وهى تمثل الحقيقة والوجود الفعلى المطلق والروح» وفي هذا المعنى – وليس فى هذا المعنى وحده – ترتد فلسفة جنتيلى الى موقف هيگل فى نفس النواحى من فلسفة هيكل التى رفض كروچى قبولها •

هذا يؤدينا الى اغرب فكرة فى فلسفة جنتيى، وهى عند الذين لا يشاركون المثالية الجديدة اولياتها ابعث ما تكون على الدهشة والغرابة، وهذه الفكرة هى مفهوم جنتيلي للفيلسوف من حيثانه يصنع الواقع ، اننا رأينا ان الفلسفة هى در اسة الواقع، اى دراسة العقل المحسوس: فهى عملية يعرف العقل ذاته بواسطتها ، على ان العقل عندما يقوم بمعرفة ذاته بالتفكير في ذاته يزيد في ذاته، فيصنع بهذا بهذا الذات التى يعرفها، لان التفكير بواسطة التفكير فيه، ليس الا عملية متصلة لحلق ذاته، ونحن نخلق الفكر بواسطة التفكير فيه، ولم كان التفكير فيالفكر هو الفلسفة ، ولم تكن الفلسفة استمرارا للفكر الذى تتفلسف فيه هى فحسب، بل كانت مماثلة له كذلك، فالفلسفة تماثل الواقع، وعلى هذا يصنع الفيلسوف الواقع، ونحن بالتفلسف نخلق ما هو موجود، ولم كان وعى الذات بي كما راينا بي عملية ينشىء العقل بها مواده الحاصة او يحقق وجودها، ولما كانت الفلسفة بين حيث انها الفكر بتدرس كذلك يحقق وجودها، ولما كانت الفلسفة اسمى صورة لوعى الذات الذي هو الواقع الكلى الوحيد،

اذا فمعرفة الواقع هي معرفة الفكر، ونحن بالتفكير نخلق الفكر الذي نفكر فيه، ويقول جنتيلي «لا شيء موجود، انما التفكير يجعل الشيء موجودا في عملية, تكوينه الذاتي»،

وبالاضافة الى ذلك ، انه لما كانت الحبرة التى نعيها اوضح وعى هى فسى جوهرها \_ كما راينا \_ مثال لوعى الذات او التكوين العقلى للمواد المعروفة، ولما لم يكن غير العقل مصدر اخر يمكن ان تتولد منه موضوعات العقل، كانت جميع انواع الحبرة نوعا من وعى الذات، بل وكانت الحبرة

من حيث انها كل واقعا يحوى ذاته ويولد الاشياء من ذاته، وليست خبرتها الخاصة الا نموذجا مصغرا له، فمهما بدت كل خبرة جزئية مختلفة عن بقية الخبرات، فانها يجب ان تعيد بدرجة ما تركيب الخبرة من حيث انها كل، في حين اننا اذا مضينا بالحجة خطوة اخرى، وجب ان تكون الخبرة على الصورة التي هي عليها لانها تشترك في الخبرة من حيث انها كل وحسب، وعليه فالحبرة من حيث انها كل كائنة في كل خبرة جزئية بصورة مطلقة دائمة، كما كانت كل خبرة جزئية كائنة بصورة تامة مطلقة في الحالتين الخبرة الجزئية والحبرة الذاتية الموضوعية للخبرة ، وهكذا يزول التمييز بين الحبرة الجزئية والحبرة الكلية ويبدو العقل الذي نعرفه بواسطة التعرف انه ليس الا مظهرا للعقل الشامل الدائم الفعالية الذي هو الكون في جملته او بالاحرى الذي يخلق هذا الكون، الخاطة مجموعة من الخبرات التي مهما تمايزت بعضها عن بعض في الظاهر، تعكس كل واحدة منها بطريقتها الخاصة تركيب الخبرة من حيث انها كل، و

ومهما يكن نظام جنتيلي معقدا ومجردا، فانه في الامكان على ذلك ان ندرسه في ضوء التطور المنطقي للموضوعة القائلة «ان الخبرة هي الشيء الوحيد الذي نثق بواقعه ، ولذلك وجب ان تكون بقية الواقع محاكية للخبرة» وعندما يبدأ العقل في تصور الواقع على صورته الخاصة، فانه سرعان ما ينتهي الى التفكير في تلك الصورة، واخيرا في الواقع في حدود ما يعده اعلى فعالية عنده \_ اى الفلسفة ولما كان العقل في الفلسفة يتأمل في نفسه ويخلق بهذا التأمل المادة التي يدرسها، وجب ان يكون الكون من انه كل وليدا ضخما لهذه الفعالية المتولدة من تلقاء ذاتها وقواقع وعينا الذات هو ما يحب ان يفسر في ضوئه كل شيء كائن .

وألحق ان هذا الموقف ليس متناقض الاجزاء تناقضا ظاهريا الى الحد الذي قد يبدو انه كذلك في اول وهلة. فقد نسلم ان الخبرة همي ما نثق

بوجود خير وثوق بلاشك وان وعي الذات هو ذلك النوع من الحبرة الذي هو اكثر الاشياء ثبوتا ووضوحا • (فاذا كان الامر كذلك)، أفليس من المعقول اذا ان العقل يحاكي طبيعة الكون \_ عندما يتأملها \_ على صورته الحاصة، ولا سيما على صورة ارفع فعالية عنده واوضحها؟ صحيح انه كلما ابتعدنا عن مركز الحبرة التي هي وعي الذات ازداد مبدأ كروچي صعوبة في تطبيقه؛ الا انه حتى في ابعد مناطق النظر الذهني \_ لا نستطيع ابدا ان نعثر على اي شيء على ان تكون معرفتنا له مناقضة للنظرة القائلة بأنه ليس الا مظهرا للوعي، وانه قد تولد من هذا الوعي ذاته • وعلى رأى جنتيلي كل ما يدخل في المعرفة يجب ان يؤلف جزءا من المعرفة التي دخل فيها • هذا، ولما كنا لا نعي ابدا اي مصدر خارجي لتلك المعرفة \_ اي المصدر الذي لا يدخل هو في المعرفة ولا يكون جزءا منه المعرفة \_ اي المصدر الذي لا يدخل هو في المعرفة من العرفة من العقل الذي يعرفه •

وبهذا نقف على موقف جنتيلى الاساسى القائل ان الخبرة فعالية حرة فى تقرير مصيرها، وهى خالقة للعالم ولذاتها فى وقت واحد، وهى تجزىء نفسها الى حالتين متمايزتين فيهما يعيش ويتحرك كل ما هو كائن.

## ٤ - نقد المثالية الجديدة:

عندما نتبع جنتيلي في تطوير الاوليات التي يشترك فيها مع كروجي ، اعتقد انه برفضه قبول الموقف الذي كان كروچي مستعدا للركون اليه بقوم بلاريب بتطوير منطق وجهة نظر المثالية الجديدة بدرجة اكبر من الاتقان والالتشام لا غير، ومسدأ كروچي للفترات او المتمايزات ليس بصورة عامة \_ اكثر من محاولة متقنة الا قليلا للاخذ بالمبدأ من وجهين، فهو يقرر ان الحبرة وحدة، الا انه على ذلك يلزمها إن تنمو الى تعدد، وهو يصر على ان الحبرة فعالة نامية، الا انه على ذلك يصر على انها يجب ان تنطوى على المها

التمييز بين الفطانة والمفهوم من حيث ان هذا التمييز مستلزم ابتدائي للخبرة • فلو كانت الحبرة نامية متطورة، فاننا لا نستطيع \_ كما ابان جنتيلي \_ ان نسلم ان الفوارق بين صور الحبرة كانت موجودة في الاصل • على انه لو كانت الفوارق بين الحبرات موجودة في الاصل، بل لو كانت جبلات صور الروح ثابتة لا تنمو او تتطور، لوجب ان نهمل مبدأ وحدة العقل كله •

ولو رجعنا لحظة الى هيكل، فانه منّ المناسب ان نبين ان مركبه لم يكن مركبا من متمايزات بل من اضداد، ومركب الاضداد هذا يولد متناقضات ومعكوسات تؤدى الى مركبات جديدة تستمر على النمو في سلسلة متصلة مطردة حتى تنتهى بالمطلق او المركب الشامل الكلى، فمركب الاضداد اذا يحوى في تضاعيفه بذور النمو واصوله، على ان مركب المتمايزات لا يولد هذه الحاجة الى نمو ابعد مدى ، اذ لا يحتوى على متناقضات، ولا ينمو الى معكوسات منطقية ، فتظل المتمايزات مفاصل ثابتة مترابطة او غاذجا موجودة في الأصل في هيكل الواقع ، وليس للواقع ما يحثه على البحث عن وحدة اكثر اكتمالا بشموله المتمايزات وتوحيدها عن طريق النمو التالى ،

ان النقد المتقدم لموقف كروچى مهم لانه يبين الاساس الذى يبنى عليه جنتيلى التطورات التى تقوم عليها فلسفته، وفهم هذا النقد فهما صحيحا يتطلب معرفة نظام هيكل على اية حال، وانه نقد كله يقع فى هيكل الافتراضات المثالية، وعند الذين لا يشاطرون المثالية الجديدة هذه الافتراضات اى الذين لا يعتقدون ان الجبرة (الفكر او الروح او سمها ما شئت) هى الصورة الوحيدة للواقع، يكون انتهاجهم للفلسفة مختلفا اختلافا اساسيا عن انتهاج المثاليين الجدد لها الى درجة يصعب عندها على هؤلاء ان يفهموا فهما مرشيدا المعنى الذى يقتضيه النقد المثمر لموقف المثاليين الجدد، ولا عجب فى هذا، فان نقد فلسفة تختلف فى افتراضاتها ووجهة نظرها واستدلالها عن الواقعية او الفلسفة العملية (Pragmatism) هذا الاختلاف ليسبه نقد

على انه فى الوقت الذى نقبل فيـه اوليات فلسفة كروچى وجنتيلى، يمكننا ان نشير الى صعوبة او صعوبتين فيما يتعلق بتطورها.

(أ) اننا نشك قبل كل شىء فيما اذا كانت الجهود التى قام بها كروچى وجنتيلى للتخلص من منطويات المثالية الذاتية بل والذاتية البحتة ، ناجحة .

وفي هذه الناحية يظهر عجز المثالية الجديدة اذا قورنت بالهيگلية (١) الخالصة. ففي الوقت الذي لا تسلم فيه الهيكلية وجود شيء يتعالى على الخبرة من حيث انها كل ، تصر على وجود اشياء كثيرة تتعالى على الخبرة المباشرة • من هذا كانت الخبرة المباشرة \_ في نظر الهيكلي \_ جزئية محدودة • وهي \_ لهذا السبب بالذات \_ لا تعجز عن فهم الطبيعة الحقيقية للواقع من حيث انه كل فحسب، بل هي ليست واقعة وقوعا تاما لان الواقع كله منطو فيها. هذا، واذا سألنا عن كيفية انطواء الواقع كله في الخبرة المباشرة ، كان الجواب ان تحليلا للخبرة المباشرة ـ اذا هي اخذت كما هي في الظاهر اي اذا اخذت منعزلة عن بقية الخبرات \_ يبين انها مليئة بالمتناقضات والمعكوسات التي لا يمكن حلها الا بافتراض ان الحبرة جزء من شيء اخر اكبر منها. ولذلك يعد الكلحاكاً كائنا في كل خبرة جزئية لانه يستحيل من دونه ان نفسر كيف اصبحت الخبرة الجزئية على ما هي عليه • فالهيكلية الخالصة تستطيع أن ترد عن نفسها تهمة الذاتية البحتة بواسطة مبدئها القائل ان الكل حال في الحبرة المباشرة ويفترض وجوده فى تحليلها افتراضا قبليا.

اما المثالية الجديدة فليس لها مثل هذه الواسطة (للتخلص من الذاتية البحتة) اذ ترى انه لا يوجد شيء يتعالى على الحبرة ولا يوجد شيء فيما وراء

<sup>(</sup>١) نسبة الى مذهب هيكل

الحبرة المباشرة لان الحبرة المباشرة تولد ما هو كائن، ولكن ليس من الصحيح في شيء ان نقول ان الحبرة المباشرة تهي ذاتها من حيث انها تشترك في الحبرة الكلية اللتي تشيء تركيبها جملة وتفصيلا ، (يعتقد كروچي بطبيعة الحال ان هذه المشاركة حقيقة لما كانت حقيقة تعطى في الحبرة، وما كان لكروچي حق \_ بالاستناد الى مقدماته \_ ان يعتقد اى شيء عدا ما يعطى بصورة مباشرة، من هذا تظل الحبرة من حيث انها كل او الحبرة الكلية شبيهة بجوهر لوك او الجسم المادي عند الواقعيين النقديين، اي شيء لا نعرفه البتة ولكننا نفترض أنه اساس لما نعرفه وشرط له ، ويجوز لنا ان نفترض هذا الافتراض اذا نحن قبلنا اولا موقف المثاليين الجدد مستقلا عنه، وان كان هذا الافتراض لا ينهض مؤيدا هذا الموقف، على حين اننا اذا لم نستطع ان نفترض هذا الافتراض، لم يبق عندنا شيء سوى خبرتنا من حيث انها الشيء الوحيد الموجود في الكون على الاطلاق) .

(ب) رأينا فيما تقدم كيف اثبت جنتيلي ان وحدة العقل (او الحبرة) عند كروچي غير قادرة على ان تفسر تعدد صوره وفتراته وفاذا بدأنا بوحدة الحبرة الجزئية، واصررنا على التمسك بها دائما، فهل يمكننا بحال من الاحوال ان نفسر التعدد الظاهري للكون الذي نعرفه لا \_ طبعا \_ لان التنوع والتعدد لا يمكنهما ان ينشان من وحدة الا بفضل قوة ابتدائية كامنة في الوحدة قادرة على النمو الى تعدد و تنوع و واذا احتوت الحبرة على امكانية النمو الى مختلفات، فلا تكون وحدة في الحقيقة وهذا من جهة، ومن الجهة الاخرى اذا نحن حاولنا ان نمحو ظهور الاختلاف بعده وهما صرفا يعزى الى النظر المتحيز ، لم نذلل الصعوبة ، وذلك لان جعل وحدة واقعة تولد تنوعا ظاهريا تفسيره ليس بأيسر من تفسير تولد الوحدة من تنوع واقع ، والحق ان الوحدة تفسيره ليس بأيسر من تفسير تولد الوحدة من تنوع واقع ، والحق ان الوحدة تفسير الخطأ .

يقول كروچي ان العقل يجرد عالم المادة من خبرة العقل المحسوسة.

ونحن لا نعرف الغرض الذي يتوخاه العقل من هذا التجريد ولا الواسطة التي يتمه بها ما لم نعتقد (١) ان العقل من حيث انه مظهر للواقع يحتوى على ميل للقيام بهذا التجريد الخاص لا غيره، و (٢) ان الواقع مزود بالاصل بقوة تؤدى الى هذه التجزئة بالذات لا غيرها ولكن لو كان الحال كذلك، لما كانت تجزئة الحبرة الى العقل والمادة تجزئة كيفية صرفة، بل كانت مشروطة في الواقع بشيء لا يجعل التجزئة ممكنة فحسب بل امرا لا بد منه الواقع بشيء لا يجعل التجزئة ممكنة فحسب بل امرا لا بد منه المواقع بشيء لا يجعل التجزئة ممكنة فحسب بل امرا لا بد منه المواقع بشيء لا يجعل التجزئة ممكنة فحسب بل امرا لا بد منه الواقع بشيء لا يجعل التجزئة ممكنة فحسب بل امرا لا بد منه المواقع بشيء لا يتجوئة كيفية صرفة المواقع بشيء لا يجعل التجزئة ممكنة فحسب بل امرا لا بد منه المواقع بشيء لا يحمل التجزئة ممكنة فحسب بل امرا لا بد منه المواقع بشيء لا يحمل التجزئة ممكنة فحسب بل امرا لا بد منه المواقع بشيء لا يحمل التجزئة ممكنة فحسب بل امرا لا بد منه المواقع بشيء لا يحمل التجزئة المحلود التحريد المواقع بشيء لا يحمل التحريد المواقع المواقع بشيء لا يحمل التحريد المواقع بالمواقع بشيء لا يحمل التحريد المواقع بشيء لا يحمل التحريد المواقع بالمواقع بالمواقع

ومهما یکن من شیء اذا نحن اهملنا مرة المطلق الهیگلی الذی نتصور ان ظهوره فی اجزاء مختلفة یفسر تفسیرا وافیا تنوع العالم الذی نعرفه کما یفسر کثرته، فکیف یمکن جعل الملکة او القابلیة العامة للتفکیر واختبار الاجزاء مصدرا لجمیع صور التنوع فی الطبیعة والتاریخ؟ فالظاهر ان مبدأ المثالیة الجدیدة ـ لا العلم ـ هو الذی یستحق ان یرمی بأنه تجرید وهمی المثالیة الجدیدة ـ لا العلم ـ هو الذی یستحق ان یرمی بأنه تجرید وهمی من الحقائق وذلك بانكاره انكارا فعلیا كل عنصر فی الخبرة عدا فعالیة العقل المختره

(ج) واخيرا كيف يمكننا ان نفسر هذه الفعالية؟ لو رجعنا مرة الى نظام هيكل نجد في العمليات العقلية مفهوم فعالية نامية ناشيء مباشرة من نزعة الكل للتعبير عن نفسه في مظاهر جزئية ومن المتناقضات التي تولدها هذه التعابير الجزئية، ومحاولة التسامي او التعالى على هذه المتناقضات بالعودة الى الكل تفسر عنصر الحركة التقدمية او الترقي في الكون، وعلى اية حال، لا يوجد عند المثالى الجديد شيء عدا هذه الحركة، ولا توجد عنده نهاية تؤدى اليها هذه الحركة كما لا يوجد مصدر تنبعث منه، فيعرف الروح «انه امكانية غير محدودة هائمة في واقع غير محدود »، ولما كان من المحظور علينا حظرا تما ان نعد هذه العملية عملية تقدم نحو اللا محدود، (والتقدم الذي لا يبلغ هدفه ابدا ليس بتقديم، وفكرة الاقتراب منه ضرب من الوهم)، رجعنا الى مفهوم الحركة المستديرة، ولكن لا تزال مشكلتنا باقية من دون حل وهي

« لماذا تتحرك هذه الحركة ؟ » فاذا لم توجد كلية منتظمة تتحرك اليها الحركة ولا اصطدام بين المتناقضات تبتعد عنه هذه الحركة ، اصبحت الفعالية او الحركة التي هي بالذات جوهر الواقع \_ كما قيل لنا \_ لغزا لا يمكن فهمه او حله ان الملاحظات المتقدمة تساعدنا على تبيان طبيعة واتجاه النقد الذي ينزع الهيكلي الخاص الى اخذه على تطورات المثالية الجديدة ولكن النقاط المختلف عليها تبدو مجردة لا معنى لها عند الذين لا يسلمون الافتراضات القبلية للمثالية و فمن المهم للقارى اذا ان يقرر منذ البداية محاسن النزاع الفكرى القائم بين الواقعيين والمثاليين قبل ان يحكم لاحد فروع المثالية المتعددة التي تقدمها الفلسفة الحديثة و

# الفصالالع

# الفلسفة ألعملية

#### Pragmatism

توطئة:

الفلسفة العملية اسم يطلق على عدد من النزعات المختلفة والمتحالفة و على ذلك \_ في الفكر الحديث و وقد نشأت هذه النزعات بصورة رئيسة في المريكا و كان اول من اطلق عليها اسم «الفلسفة العملية» (Pragmatism) الكاتب ييرس (C. S. Pierce) وذلك في سنة ١٨٧٨ م و ان مؤلفات وليم الكاتب ييرس (William James) وذلك في سنة ١٨٧٨ م ان مؤلفات وليم جيمس هذه يعزى الى حد كبير الى التأثير الملحوظ الذي حظت به كتابات جيمس هذه يعزى الى حد كبير الى التأثير الملحوظ الذي قامت به الفلسفة العملية في الفكر الحديث وقد قام البروفسور ديوى الذي قامت به الفلسفة العملية في الفكر الحديث على الطريقية العملية كما قام في بريطانية بتحسينها الدكتور شيلر (Schiller) الذي ينسب اليه في الغالب ايضا « مبدأ الاسانية » Humanism الذي يمكن وصفه بانه فرع من فروع الفلسفة العملية وانه يسعى ان يطبق على ما وراء الطبيعة الطرائق التي تتبعها الفلسفة العملية في المنطق و

فليست الفلسفة العملية نظرية فلسفية محدودة محكمة البناء بمقدار ما هي خاصية لاتجاه فلسفى • وهذا الاتجاه يعبر عن نفسه بالنظرة القائلة ان الاعتبارات الشخصية تؤثر في المعرفة كلها ، وان المنطق بل وما وراء الطبيعة يعتمدان \_ اذا \_ على علم النفس • وقد تمسك فريق من الناس بالنظرة

القائلة بانه يجب ان يحسب الحساب للعامل الشسخصى فى اى بيسان للمعرفة وذلك فى مقابل النظرة التقليدية للمعرفة التى ترى ان ملكة المعرفة يمكن دراستها منعزلة ، وان نظرة الانسان الى الكون لا تعتمد بالضرورة على مثل هذه الاعتبارات حتى وان تلونت الى حد بالرغبات التى يكنها والاغراض التى يريد تحقيقها .

ولهذا يمكن لكتاب الفلسفة العملية ان يدعوا الشبه بالفيلسوف اليونانى بروتاكوراس (Protagoras) الذى ابتعثت بديهيته المشهورة القائلة وان الانسان مقياس جميع الاشياء ، لكى تعطى الاعتراف الضرورى بالقدم الى مبدئهم الذى كان حتى السنوات الاخيرة يشغل فى الفلسفة الحديثة المقام الذى يشغله الطفل المزعج فى البيت ،

وبالرغم من ان الفلسفة العملية \_ كما تقدم \_ لاتكون عقيدة فلسفية تامة وان المفكرين الذين يستخدمون الطريقة العملية لربما يعتقدون نظريا نظرات مختلفة اشد الاختلاف فيما يتعلق بطبيعة الكون وطبيعة العقل الذي يعرفه ، الا ان هناك بطبيعة الحال مقدارا وافيا من الاتفاق بين العمليين حول عدد من القضايا المعنة الاساسية .

ويمكن تصنيف هذه القضايا تحت ابواب رئيسة ثلاثـة: علم النفس والمنطق وما وراء الطبيعة • وانى ارىان اخطط باختصار معالمموقف الفلسفة العملية تحت كل باب من هذه الابواب قبل ان انظر فى الاعتراضات التى تساق ضده •

۱ – علم النفس: فيما يتعلق بطبيعة خبرتنا وبطريقة وصولها الينا يعتقد الفيلسوف العملى نظرية خاصة لايمكن فهمها الا بدراسة صلتها بما يدعى علم النفس الذرى (Atomistic Psychology) الذى كانت له هذه النظرية على الاكثر رد فعل ٠

ان علم النفس الذرى الذى كان شائعا عند الفيلسوفين الانكليزيين

وك (Look) وبركلى (Berkeley) يسعى الى ان يعطى بيانا عما يحصل بالضبط عندما ندرك الاشياء وعلى رأى علم النفس هذا ، تتألف مواد الادراك من عدد من الاحساسات او الانطباعات المتمايزة غير المترابطة وفعندما نتصل بما يدعى الجسم المادى كالمنضدة فانها تولد في اعضاء الحس عندنا احساسات معينة تنقل بواسطة الاعصاب الى الدماغ حيث نعيها كافكار وهذه الاحساسات او بالاحرى هذه الافكار \_ وكل منها موجود منفصل متمايز عن الاحساسات الاخرى \_ هى التى يعرفها العقل ، وهى التى تكون مادة معرفتنا كلها وفعندما نظن اننا ندرك المنضدة ، فان ما نختبره فى الحقيقة هو سلسلة من الاحساسات المنفدة ، فلا ندركها البتة والمنودة وصفة التربيع والاسمرار وغيرها و اما المنضدة ، فلا ندركها البتة .

وعند تطوير مضامين علم النفس الذرى تطويرا منطقيا ، فانها سرعان ما تؤول الى موقف الذاتية البحتة كما رأينا فيما تقدم (۱) ، فقبل كل شيء اذا اصررتنا على اننا لانعرف المنضدة قط ولا نستطيع معرفتنا قط ، بل ان ما نعرفه ليس الا الانطباعات التي تولدها المنضدة ، فاننا لانستطيع ان نعرف اى صفة او خاصية من خصائص المنضدة ، وعلى هذا ، فلا نستطيع ان نعرف ان للمنضدة خاصية احداث احساناتنا ، بل ولا نستطيع ان نعرف ان المنضدة موجودة ، ثانيا \_ كما قال هيوم \_ « اذا كانت ادراكاتنا المتمايزة موجودات متمايزة لا يدرك العقل بينها اية علاقة واقعية قط » ، فان العمل الانشائي الذي يقوم به العقل عندنا يخبرنا ان الاحساس بالصلابة والاحساس بالاسمرار يصدران عن منضدة واحدة ويتولدان منها لعمل حدسي بحت لا يبرره الواقع بخصائصه التي يعرفها ،

حاول كانت (Kant) ان يحل هذه الصعوبات بمنح العقل جهارا من الملكات يقوم بوظيفة جمع المادة المشوشة التي تقدمها الينا حواسنا في كل

انظر الفصل الاول ص ١٦ ، ١٧ ، ١٨٠

مسجم مفهوم وقد رتب احساساتنا على اساس المقولات بواسطة مادئه الشهورة للفكر (Understanding) وحاول ان يبين ان العقل في بنائه خبرته يعمل على هذا النحو بصورة طبعية ولكن الفيلسوف العملي يتساءل : هل كان عند كانت اى حق في ان يعد صلافة العقل في التلاعب باحساساته عملا طبيعيا ؟ ولماذا يجب على الاحساسات ان تطابق المقولات ؟ ولماذا يجب ان تؤدى العملية النائية التي توضع بواسطتها ارتباطات بين اشياء غير مترابطة في الاصل الى اى شيء عدا الى تزييف نام للواقع ؟ فسواء اكان هذا صحيحا أم مخطئا ، فان الفيلسوف العملي يمتنع عن ان يحتمى في البناء المحكم الذي بناه كانت ، ويصر على انه اذا قبلنا المقدمات التي بدأ منها هيوم (Hume) فلا مهرب من الشكوكية التي انتهي اليها هو •

ولكن قد تساءل: أمن الضرورى \_ بعد كل هذا \_ ان نقبل هذه المقدمات؟ اول ميزة يتصف بها موقف الفلسفة العملية تقوم على تقرير عدم ضرورة ذلك ، بل والحق انه بمقدار ما يكون علم النفس الذرى بعيدا عن الحقيقة يكون على رأي الفيلسوف العملى عكس الحقيقة بذلك المقدار تماما ولقد قال لوك ان الحبرة تتألف من احساسات متمايزة يضع العقل بينها الصلات ، اما وليم جيمس ، فقد رد على ذلك بتقريره ان الحبرة كل متصل يضع العقل فيه المميزات ، وقال « ان الوعى لا يظهر لنفسه مجزءا الى المختلفة بصورة صحيحة ومباشرة مثلما نختبر فيه العلاقات بين الاحساسات المترابطة تماما ،

فينما يقرر تحليل لوك لقضية « البيضة على المنضدة » وجود احساس منفصل لبيضة ، واحساس منفصل آخر لمنضدة ، وجزء من خداع عقلي يخلق العلاقة « على » بينهما ، يقرر تحليل وليم جيمس اولا وجود سيل او مجرى متصل تختر فيه البيضة وعلى والمنضدة جميعا بكونها كل غير متمايز الاجزاء ، وثانيا وجود جزء من فعالية عقلية تفصل فيما بعد البيضة عن المنضدة ومن ثم

تضع علاقة متمايزة هي «على » بينهما • فعلى اساس نظرة الفلسفة العملية اللادراك ، ان جوهر الفعالية العقلية هو تحليل ما هو في الاصل متصل وتفريقه • ويؤتي بهذا التفريق بواسطة ما يدعي المفاهيم العقلية مثل مفهوم «العلوية » Onness وهو يؤتي به لاغراض عملية • ومن الطبيعي ان عالم خبرة مكون من سيل واسع غير محدد ليصعب ـ ان لم يستحيل ـ العيش فيه ، ولذلك كان من الضروري ان نفرق سيل الخبرة الى المناضد والبيض لكي نستطيع ان نعمل فيه • وعلى هذا ، فلكل عملية من العمليات العقلية علاقة معينة بالعمل • وهذا يؤدينا في الحال الى نقطة مهمة وجديدة •

يكون العقل في تحليل الخبرة فعالا ، وهو لا يمحو فحسب بل ويختار وهو لا يختار فحسب بل ويضيف ، وهو يختار من الاشياء ويضيف اليها حسب رغبات المدرك وبالنسبة الى الاغراض التي يضعها هدفا له ، وعليه ، فكل تحليل هو صورة من الاختيار ، وهو مشروط بالارادة ، وكل ما هو واقع عندنا يتألف من واقع نحن نصطنعه بانفسنا ، ونحن قد صنعنا الواقع في هذه الصورة ، لان تلك الصورة بالذات هي التي تخدم اغراضنا على احسن وجه ،

فعلم نفس الفلسفة العملية اذا يقرر نقطتين مهمتين:

(أً) الحبرة شيء متصل يتحرأ ويتحلل الى مـواد وعلاقات بينها بواسظة فعالية العقل •

(ب) وهذا التحليل ليس تحليلا كيفيا ، بل تميله اولاع المدرك واغراضه وقد تضيف الى ذلك مزاجه ، وتثبيت هذا المبدأ المهم لتأثير المنفعة العرض في تشتريط الادراك هو إساس نظرة الفلسفة العملية في المنطق التي تنشئاً مباشرة من توسيع هذا المبدأ .

فَادًا كَانَ مَا نَعْتُقَدَ أَنَهُ وَاقِعَ يَعْتَمَدَ عَلَى مَا فَتَى اعِتَقَادُنَا وَاقْعَهُ مَنْ نَفَعِ لَنَا عَ افلا يقطع هذا المبدأ بصحة كل ما نعتقده ؟ ان مشكلة الصحيح (Truth) والخطأ (Error) هي المشكلة الاساسية في الفلسفة العملية وعلى الجواب الذي تقدمه الفلسفة العملية لهذه المشكلة يتوقف ثبوتها وتداعيها •

نجد اولاشارة لهذا الجواب في كتاب وليم جيمس المشهور «ارادة الاعتقاد» The Will To Believe) والدعوة التي يدعو اليها جيمس في مؤلفه هذا هي باختصار انه: في حالات معينة من التبلبل الديني والاخلاقي يصح ان نتخذ احد بديلين متنازعين حتى وان انعدمت الادلة على انه هو الشيء الصحيح والظاهر ان وليم جيمس يسلم ضمنا بعدم وجود دليل على صحة الدين عوهو على ذلك يصر على اننا يجب ان نؤمن او نكفر بما يقرره و

« ان طبیعتنا الانفعالیة لا تقرر بصورة طبیعیة اختیارا بین القضایا فحسب ، بل یجب ان تقرره عندما یکون هذا الاختیار اختیارا اصیلا لا یمکن بطبعه ان یقرر علی أسس عقلیة • » ویری جیمس انه عند القیام بمثل هذا الاختیار اننا فی الواقع نقرر اتخاذ احد بدیلین بالاستناد الی أسس عاطفیة ، وبالاختصار اننا نتخذ العقیدة التی تعطینا اکبر مقدار من الرضی العاطفی • ولما کان الناس المختلفون یجدون ان عقائد مختلفة ترضی عواطفهم ، کان علیهم ان یحملوا عقائد مختلفة .

بهذا نقف على نظرية الفلسفة العملية في الصحيح في اتم مرحلة من نموها و فعندما نبدأ بالقضية « يعتقد الناس ان العقائد التي ترضيهم من الناحية العاطفية هي عقائد صحيحة » ما علينا الا ان نتخذ خطوة اخرى تقوم على تقرير « ان العقيدة الصحيحة هي عقيدة مرضية من الناحية العاطفية » او كما يقال في العادة « ان العقيدة الصحيحة هي العقيدة التي تعمل ، لكي نصل الى المبدأ العملي في معنى الصحيح و فكيف تبرر الفلسفة العملية اتخاذ هذه الحطوة ؟

لاتستخدم الكلمتان «صحيح » و « مخطىء » الا فى حالة العقائد التى نتسامل عن صحتها • فعندما نتساءل « هل هذه العقيدة صحيحة او مخطئة ؟ » نجيب على النحو الآتى « اذا كانت هذه العقيدة تقدمنا الى الغرض الذى دفعنا الى اثارة هذا السؤال فهى صحيحة ، والا فهى مخطئة » • فمعنى الكلمتين « صحيح » و « مخطىء » هو التقديم او عدم التقديم الى الغرض الذى دفعنا الى التساؤل « هل العقيدة صحيحة ؟ » •

واضح انه لايمكن معرفة مقدار ما تقدمنا عقيدة الى غرض الا بالتجربة وصحة عقيدة لا تتحقق مباشرة ، وعلى اية حال اذا بدأنا بالفرض ان العقيدة صحيحة ، ووجدنا هذا الفرض مكفولا بالنتائج التى تعقب الاخذ بها ، وبالاختصار اذا نححت العقيدة نجاحا عمليا ، از دادت تلك العقيدة صحة وعليه ، فالعقيدة التى ثبتت تجاه اختبار التجربة مدة طويلة \_ كالاعتقاد بقانون الجاذبية \_ تصبح ثابتة لكل الاغراض العملية ، ولما كانت كل خبرة محدودة ، فلا يمكن ان يقال عن عقيدة انها صحيحة صحة مطلقة ، ولكن هذه النتيجة يجب الا تقلقنا ، اذ ان الصحة المطلقة بدعة من بدع المناطقة ، وليس لها اهمية من الناحية العملية ،

فكل عقيدة هي دعوة بالصحة ، ونحن نختبر العقيدة بمزاولتها ، فاذا كانت النتائج التي تعقب الاخذ بها صالحة ، واذا قدمتنا الى الغرض المسراد تحقيقه ، وبذلك كان لها تأثير مفيد في الحياة ثبتت دعوة العقيدة بالصحة ، فنحن نصنع صحيحنا الخاص كما نصنع واقعنا الخاص ، اذ ان صحة العقائد التي نعتقدها متعلقة باغراضنا تعلق واقع المواد التي ندركها بتلك الاغراض .

يقول جيمس ، إن الصحيح هو اسم لكل ما يبرهن بذاته على انه صالح في شكل عقيدة وذلك لاسباب معينة ثابتة ، وهو يجمل هذه النظرية كلها كما يأتمي ، إن الصحيح باختصار هو الوسيلة الوحيدة الى التفكير كما إن الحق

هو الوسيلة الوحيدة الى سلوكنا ُ، • فالصحيح طبعا هو الوسيلة الوحيدة الى التفكير في جميع الحالات وعلى الدوام •

وهنا لامحيص من ظهور اعتراض هو انه بالرغم من اننا قد نتفق (مع هذه النظرية) على ان العقائد الصحيحة في العادة تنجح والعقائد المخطئة لا تنجح ، فان نجاح عقيدة ليس هو الذي يجعلها صحيحة ، ان ما نقصده بالعقيدة الصحيحة عقيدة تطابق الدليل او الشاهد ، فنحن نعتقد ان القوانين العلمية صحيحة لانها تطابق جميع الأدلة المعروفة ونحن نعتقد بصحتها ما دامت تطابق هذه الادلة ، هذا واضح لانه – اذا لم يكن لاي سبب آخر – عندما نكشف عن دليل جديد لاينطبق عليه القانون ، يعدل هذا القانون او يستدل بقانون آخر ،

والنظرية القائلة ان العقيدة الصحيحة هي العقيدة التي تطابق حقيقة عريقة في الفلسفة ، وهي احد الامثلة القليلة لعقيدة فلسفية معتنقة بالاتباع التي تتمشى مع اوليات البداهة ، وليس من الصعب على الفيلسوف العملي ان يعدل هذه النظرية الى الصورة التي ترضيه ،

يقول الفلاسفة العمليون ان هدف كل عقيدة هو مطابقة الواقع بهلا منث والحق اننا لا نعتقد باية عقيدة قط ما لم نظن انها تصدق على الواقع ، الا انه ما لم نستطيع ان نبرهن على ان عقيدة ما تطابق الواقع على هذا النحو ، يجب ان نعتقد ان لجميع العقائد من الصحة نصيب متساو ، فهل نستطيع ان نبرهن على المطابقة بين عقيدة ما والواقع ؟ لكى يمكننا ان نأتى بهذا البرهان ، يجب ان يكون الواقع معروفا معرفة مستقلة عن العقيدة بصورة ما كى تمكن مقارنتهما ومعرفة اتفاقهما ، فاذا عرفنا الواقع مباشرة ، فعلام يرتكز تقرير وجود عقيدة عن هذا الواقع وغلام ترتكز الدعوة بصحة هذه العقيدة ؟ واما أما لم نعرف الواقع مباشرة . ونحن بالطبع لا نعرفه مباشرة ، فكيف نستطيع الن نعرف ان العقيدة تطابق الواقع ؟ وعليه لايمكن التدليل على هذه المطابقة ،

وبالاستناد الى هذه النظرة تكون للفكرة الصحيحة نصيب من الصحة يساوى ما للفكرة المخطئة منها ، لان كلا منهما تستطيع ان تدعى انها تطابق الواقع • ولا يمكن اثبات صحة هذه الدعوة في اية حالة من الحالتين •

ولم تلق نظرية عتيدة اخرى \_ وهى نظرية الالتئام \_ فى طبيعة الصحيح من النجاح على ايدى الفلاسفة العمليين اكثر مما لقيت منه نظرية المطابقة الا قليلا • ونظرية الالتئام هذه تقرر أن العقيدة تكون صحيحة أذا التئمت أو انسجمت مع التركيب العام لعقائدنا •

ومعتنقوا هذه النظرية هم في العادة من الفلاسفة المثاليين الذين يعدون التمييز بين العقول الجزئية تمييزا لا يمكن الاحتفاظ به على الدوام • لذلك ففي تعريفنا لمعنى الصحيح يمكننا ان نستبدل الالتئام مع عقائدنا بالالتئام مع تركيب العقل من حيث انه كل او \_ بلغة المثالي \_ بالالتئام مع خبرة المطلق •

يأتى الفلاسفة العمليون على هذه النظرية اعتراضات هى من نوع الاعتراضات التى تساق ضد نظرية (Correspondence Theory) فمن الممكن قبل كل شىء ان نتصور نظما من العقائد الملتئمة التئاما تاما لا يكون لها اية علاقة بالواقع ، بل من الممكن تكوين \_ وقد كونت بالفعل \_ نظما رياضية من هذا النوع منسجمة بعضها مع بعض انسجاما تاما ، كما انه من الممكن تكوين عالم من الاحلام الملتئمة ، فبالاستناد الى هذه النظرية ، نظرم ان نقدهذه النظم صحيحة حتى ولو لم يكن للعالم او النظام المتخيل نقابل فى الواقع ،

ومن الجهة الاخرى اذا قيل ان تركيب العقيدة من حيث انها كل - وهى في الحقيقة خبرة المطلق ـ يزودنا بنمقياس خارجي تختبر بواسطته ضحة العقائد الجزئية ، فاننا تكون تجاه نفس الصعوبة كما كنا قبلا ، لانه لما كنا لانعرف العقل المطلق لا نستطيع ان نعرف ما اذا كانت اية عقيدة خاصة ملتئمة معه او غير ملتئمة ، لذلك يضر الفلاسفة العمليون على ان النظريات الفلسفية الاعتيادية لا تزودنا بمقياس عملى نميز بواسطته ما هو صحيح مما هو مخطىء .

وعلى اية حالة كانت ، لابد ان يكون عندنا مثل هذا المقياس اللهم الا اذا رضينا ان نعتقد ان صحة كل عقيدة تقوم على مجرد التمسك بها والفلسفة العملية تدعى انها تقدم هذا المقياس عندما تقرر وجوب اختيار صحة كل عقيدة بالعواقب العملية التى تعقب الأخذ بها .

اما حقائق العلم التي تبدو انها تتضمن اتخاذ نظرية المطابقة في الصحيح ، فانها من دون شك تحقق بنفس الطريقة التي تدعو اليها الفلسفة العملية ٠ والواقع ان القوانين العلمية ليست قوانين ابدا • ان القانون العلمي يدعي اول ما يدعيه انه لا يشمل جميع الظواهر التي حدثت في الماضي فحسب ، بل جميع الظواهر التي قد تحدث في المستقبل والتي هي من نوع الظواهر التي حدثت في الماضي • ولكن لما كان المستقبل مجهولا ، فاننا لانستطيع ان نقول عن قانون علمي مهما كان ناجحا في الماضي انه سيظل بالضرورة ناجحا في المستقبل • لذلك فمِن باب اولى ان نعد ما يدعى قوانين العلم « فرضيات » (Hypotheses) او « موضوعات »(Postulates) • الموضوعة فرضية يضعها الانسان وهي ترمي الى تفسير جميع الحقائق المعروفة لديه آنذاك • فالموضوعة نتاج اختيار حر تعتمد على الارادة وتتأثر بها • وبعد ان يضع العالم موضوعته يبحث عن حقائق تثبتها • فاذا ولدت عملية الاختيار من سيل الخبرة حقائق تثبت الموضوعة امكننا القول ان الموضوعة ناجحة ، وازدادت بذلك دعوتها الصحة قوة • اما اذا ابطلت الحقائق تلك الموضوعة ، وجب ان تعدل او تهمل • اجل ان القوانين العلمية كلها موضوعات من هذا النوع • هذه القوانين التي وضعت في الاصل لتلائم الحقائق المعروفة في ذلك الوقت تزداد صحة كلما وجدنا حقائق أخرى تطابقها • وعليه لايوجد قانون علمي صحيح صحة نهائية او مطلقة • ويقول السر ج • ج • تومسن SirJ.J.Thomson « ان القانون العلمى سياسة وليس هو بعقيدة » • وان صحة القانون العلمى التى تكون على الدوام رهن المراجعة والنظر تختبر بالعواقب التى تصحب تطبيقه على الواقع وهى تزداد قوة او ضعفا بنتائج هذا الاختبار •

تعالج قوانين المنطق من وجهة نظر شبيهة بوجهة النظر المتقدمة والنقد المركز الذي يصبه الفلاسفة العمليون على تركيب المنطق العقلي لهو حقاً من اخص مميزات النظرية التي ندرسها الآن ، بحيث وان كان هذا النقد يعود بطبيعة الحال الى الناحية السلبية لا الايجابية من الفلسفة العملية ، الأ ان بياننا للفلسفة العملية يكون ناقصاً اذا هي عجزت عن تبيان طبيعة هذا النقد العامة .

لا خلاف في ان المنطق العقلي مؤسس على المقدمة القائلة بان الفكرة يمكن ان تكون من دون غرض ، اى انها تنطوى على الافتراض الذاهب الى ان العقل يستطيع ان يقوم بوظيفته مستقلا عن ارادتنا واغراضنا ورغباتنا و والمعتقد ان العقل عندما يقوم بوظيفته على هذا النحو وعلى هذا النحو فقط ، يستطيع ان يعطينا معلومات صحيحة عن الواقع ، وتحصل بذلك على تنائيج تصدق بالضرورة على الواقع دائما ، وتسير عملية التفكير التي لا ترمى الى هدف وفق دساتير معينة اشهرها دستور القياس المنطقى (Syllogism) وقد سمى بهذا الاسملاننا نتوصل الىحقيقة جديدة بواسطة القياس المنطقى ، وهذا القياس المنطقى يتكون من مقدمة كبرى في شكل قول عام مثل « كل انسان فان » ومن مقدمة صغرى تتكون من قول جزئي مثل « سقراط انسان » ومن نتيجة « اذا سقراط فان » يقال انها تعقب تينك المقدمتين ، وتكون قولا صحيحا وجديدا في وقت واحد ،

وهذا النقد الذي يصوبه الفيلسوف العملي الى القياس المنطقي والذي يمثل اتجاهه العام نحو منطق العقلي (Intellectualist) لايقوم الاعلى تبيان ان النتيجة لا تكون جديدة اذا اعقبت المقدمتين ، وانها لاتعقب المقدمتين اذا

كانت جديدة • فاذا وضعت المقدمة الكبرى « كل الناس فانون » بعد دراسة جميع الامثلة المعروفة للبشر في الكون ، فانها تكون مخطئة لانها لا تشمل اناساً امثال « ايليا » (۱) (Elijah) (۱) « سترلبرك » (۲) (Strulbruge) « سترلبرك » (۲) هذا واذا اقصينا ايليا وسترلبرك عن مجال المقدمة الكبرى اما (۱) لانهم مخلوقات خيالية اسطورية ، او (۲) لانهم لا ينتمون الى صنف الناس بحصلنا على موقف هو اما (۱) ان النتيجة تنص صراحة على فناء انسان كانت حالته قد درست من قبل وعد انسانا حقيقيا قبل امكان وضع المقدمة الكبرى ، اى ان النتيجة زائدة او (۲) اننا اقصينا بالتعريف الناس الخالدين من صنف البشر ، فاضطر رنا الى تكرار المقدمة الكبرى في صيغة اخرى وذلك بتقرير فناء سقراط •

فاذا أصررنا \_ كما يصر العقليون \_ على ان نتيجتنا يجب ان يقررها المنطق وانها يجب ان تكون صحيحة مطلقة في وقت واحد ، وجب الا تكون نتيجتنا جديدة ، لذلك يقول الفيلسوف العملى \_ وانه على حق \_ لماالاهتمام في التوصل اليها والحالة هذه ؟ ومن ثم يواصل الفيلسوف العملي مبيناً ان التفكير لا يحصل بالفعل الا غندما يعتقد المفكر انه يستطيع التوصل الى شئ حديد عن طريق التفكير (Reasoning) فالتفكير العملي تفكير ذات غرض وهو مشروط بضرورة التوصل الى نتيجة يجب ان تتصف بخاصتين هما أن تكون جديدة وان تكون منطبقة على الواقع ، فالظاهر حقا انه بمقدار ما تكون تلك النتيجة جديدة فانها لاتقرر منطقيا بذلك القدر ، ان النتيجة الجديدة تنطوى على طفرة عقلية معينة ، وهي مغامرة او ضرب من الحدس يقوم به تنطوى على طفرة عقلية معينة ، وهي مغامرة او ضرب من الحدس يقوم به

ايليا: كلمة غبرية تغنى الله متجسماقي صورة انسان • هذه تؤلف اساس معتقد الدين المسيحي •

<sup>(</sup>۲) سترلبرك: أناس خالدون ، وصفهم الكاتب الانكليزى سوفت (Świft) في رخلات كوليفر (Gulliver)

العقل ولا ينهض له مبررا غير نجاح النتيجة في العمل • فالتفكير على وأي الفيلسوف العملي غائي ووقتى • وهو غائي من حيث انه يتخد هدفا معينا ليخدم غرضا معينا ، وهو وقتى من حيث انه عرضة للتبديل على الدوام عند عجزه الفحائي عن الانطباق على ظروف جديدة •

فمنطق العقليين بالضرورة عقيم ونظري بحت لانه يتوصل إلى التحقق على حساب الجديد • وهو لايطابق الا مطاليب التفكير لانه اخفق في المطابقة مع حقائق الواقع •

وعليه ، فلا يمكن فصل التفكير عن الغرض من الناحية العملية ، وان صحة القوانين العملية الرياضية منها والمنطقية لا تحقق الا بالعواقب التي تصحب الاخذ بها .

#### ٢ ـ ما وراء الطبيعة :

لا توجد ميتافزيقا عملية بالمعنى الدقيق لان الطريقة العملية و والحق انه لا توجد ميتافزيقا عملية بالمعنى الدقيق لان الطريقة العملية لا تعترف نظريا بوجود الميتافزيقا على ان مفهوم الواقع الذي احكم بناءه الدكتور شيلر في كتابه دراسات في الانسانية » Studies in Humanism وهو المفهوم الذي يشترك فيه الاستاذ ديوى \_ ينسل على اية حالة كانت من ناحية مهمة من نظرية الفلسفة العملية في الصحيح و يمكن ان ندعي بحق انه هو الميتافزيقا التي تتطلبها تلك النظرية و

وفى الوقت الذى يكون فيه مفهوم الدكتور شيلر متأثرا فى الغالب بنظرية الصحيح العملية ومحددا بها ، فانه ينشا بصورة جزئية من مصدر آخر ، فقد رأينا الفلسفة العملية تضع اهمية ملحوظة على تأثير الارادة فى الادراك: نحن نقتطع من سيل الواقع الحقائق التى تهمنا وذلك بواسيطة المفاهيم التى يكونها العقل لذلك الغرض ، ونحن وان كنا لانستطيع ان ننفى

نفيا تاما وجود جوهر خاممهين هو مادة هذا الاقتطاع الدائم ، فانجوهر الواقع مجهول عندنا بعيد عنا ، على حين ان الحقائق المعروفة تتخذ لها صورا لارضائنا وذلك بمجرد اننا ندر كها .

وعليه ، ففعل الادراك الذي يغير الحقيقة المدركة يخلقها من ناحية حقيقية وان كل المعرفة متصلة بالعمل وان ما يقرر حقا معرفة حقيقة او عدم معرفتها هو صلاح تلك الحقيقة لاغراضنا العملية او عدم صلاحها ، هذا ، ولما كانت معرفة حقيقة تجعلها موجودة لاول مرة كجزء منفصل من الواقع ، وجب ان يتأثر كل شيء معروف بمعرفتنا له ، وعليه لا توجد حقيقة مستقلة عن معرفتنا له الها مده النتيجة تتفق اتفاقا كافيا مع نظرية المعرفة العملية ، لانه اذا كانت جميع انواع المعرفة ترمى الى اغراض عملية ، اقتضى ان تتضمن معرفتنا لحقيقة استغلالنا لتلك الحقيقة المعروفة ، فان المعرفة عديمة الغرض التي ينفي الفليسوف العملي وجودها كما رأينا هي وحدها التي يمكن ان نتصور انها لا تغير فيما نعرفه ولا تؤثر فيه ،

تتفق هذه النتيجة ايضا مع نظرية الفلسفة العملية في الصحيح تمام الاتفاق وكل منهما تدعم الاخرى •

فكيف تم هذا الاتفاق بينهما ؟ ان الاعتقاد بحقيقة ما يغير تلك الحقيقة كما رأينا • فأما اذا كان الاعتقاد بحقيقة ما يغير تلك الحقيقة وفق رغباتنا كان الاعتقاد ناجحا ، واصبح صحيحا حسب نظرية الفلسفة العملية في الصحيح ، وعندئذ تكون الحقيقة حقيقة واقعية • واما اذا كان الاعتقاد بحقيقة ما يغيرها على نحو ما لايوافق بعض رغباتنا ، فان الاعتقاد بتلك الحقيقة لم ينجح تماما ، ولذلك يجب ان يستبدل باعتقاد معدل آخر يغير تلك الحقيقة على نحو آخر • فان ادى هذا الاعتقاد المعدل الى نتائج مرضية اصبح بحكم الواقع اكثر صحة من الاعتقاد الاصلى ، وكانت الحقيقة التى يولدها هذا الاعتقاد المعدل عندئذ اكثر تحققاً من الحقيقة الاصلية • وعليه فنحن نصنع الاعتقاد المعدل عندئذ اكثر تحققاً من الحقيقة الاصلية • وعليه فنحن نصنع

الواقع دائما كما نصنع الصحيح دائما ، والعامل الاساسي في خلق الحقيقة والصحيح هو قدرة الاعتقاد الصحيح وقدرة الحقيقة الواقعية على ارضاء رغباتنا التي ادتنا الى التمسك بالاعتقاد وخلق الحقيقة ، ولهذا نجد ان الصحيح انتام والواقع الكامل يلتثمان في نهاية الطريق المؤدية الى ارضاء رغباتنا الحاصة ارضاء تاماً وان بديهية « الانسان مقياس جميع الاشياء ، جعلت بأمانة محكا للفلسفة العملية في علم النفس والمنطق وما وراء الطبيعة ،

#### نقد الفلسفة العملية:

لا يمكن ان يقال ان الفلسفة العملية اصبحت في يوم ما نظرية فلسفية واسعة الانتشار ، وهي اكثر شيوعا عند العلماء والناس العمليين \_ اولئك الذين تعطى الفلسفة العملية لطرائق التفكير عندهم صفة شبه فلسفية \_ منها عند الفلاسفة المحترفين الذين تعد الفلسفة العملية تأملاتهم الفلسفية عقيمة ونظرية بحتة ، ومهما يكن من شيء نشك فيما اذا كانت المعارضة للفلسفة العملية ناشئة نشؤا تاما من شغف العقل الاكاديمي بالدساتير المنطقية التي لم تثبت صحتها ، ذلك الشغف الذي يريدنا الفلاسفة العمليون رد هذه المعارضة له ،

وقد سيقت ضد نظرية الفلسفة العملية اعتراضات خطيرة تبدو انها تدحض دعوتها باعطاء بيان مرضى لطبيعة الفكرة وطبيعة الواقعُ ٠

يجب ان ننظر في قسم من هذه الاعتراضات باختصار .

رأينا ان الفيلسوف العملي يعد الحبرة سيلا او جدولا متصلا ينتقى العقل منه نواحى او مظاهر معينة وفقا لمصالح المدرك ، ومن ثم يواصل عمله في بناء هذه المظاهر الى كراسي ومناضد الوجود اليومى .

ولكن اذا كانت الحبرة في الواقع سيلا غير محدد او شيئا مشوشا خاليا من الفوارق كصفحة بيضاء من الورق ، فيمكن التساؤل لماذا يجب ان

يقتطع العقل من هذا السيل اشهاء معينة دون اشهاء أخرى ؟ ولماذا يبجب مثلاً ان يقتطع عقلى من الشيء الذي اجلس عليه كرسياً لا كركدنا ما لم توجد في الواقع علامة فارقة اقول بالاستناد عليها انه كرسي لا كركدن وافليس من الضروري اذا ان نفترض كما افترض عدد كبير من الفلاسفة ان الواقع ليس عديم العلامات تماما ولا هو عديم الفوارق على الاطلاق عبل انه يحتوى على فوارق أولية معينة هي الاساس الذي يبني العقل عليه تركيب العالم المعروف عند العلم والبداهة ؟ وسواء اخذنا عن المادة بهذه النظرية او تلك ، فان الفلسفة العملية على آية حال تجد نفسها في موقف حرج ، فلندرس جانبي هذا الموقف الحرج على حده ،

١ – ومن الجهة الاخرى اذا صح القول بان العقل يستطيع ان يقتطع من سيل الخبرة ما يريده بصورة كيفية من دون تسهيل او عرقلة من جانب الواقع ، وبالاختصار اذا استطاع العقل \_ كما يعتقد الفيلسوف العملى \_ ان يصنع حقائقه الحاصة ، فكيف فيمكن لحقيقة مصنوعة على هذه الصورة ان تجول دون تحقيق اغراض صانعها ؟ .

ان الفلسفة العملية \_ كما رأينا \_ تعد القوانين العلمية موضوعات تزداد قوة او ضعفا بنجاحها او اخفاقها في المطابقة مع الحقائق • فاذا كنا نحن نختار حقائقنا الحاصة ، فعلى اية صورة يمكن لهذه الحقائق الا تحقق الموضوعات (Postulates) التي كوناها ؟ والفلسفة العملية التي تعتقد ان عددا من الموضوعات تنجح في العمل فتصبح صحيحة على حين ان عددا من الموضوعات الاخرى تعجز عن العمل فتهمل ، ترى بلا شك احتمال وجود حقائق تنطبق على فرضية في بعض الاحيان وتعجز عن الانطباق عليها احيان أخرى • ولكن مما لاشك فيه ايضا على ذلك ان علم النفس الذي يقول ان الحقيقة تصنع والذي تقوم عليه الفلسفة العملية يبطل هذا الاحتمال •

فمن الصعب ان نجم اذا \_ بالاستناد الى المقدمات العملية \_ كيف تستطيع أية موضوعة (Postulate) او دعوة بالصحة كما تسمى ان تخفق فى أن لاتكون صالحة لنا وذلك لانه مهما كانت النتائج التى يتضمنها اتخاذ هذه الموضوعة ، فانها يجب ان تؤثر بالضرورة فى خدمة اغراضنا وذلك لانها منتقاة بصورة كيفية من سيل الواقع لتخدم تلك الاغراض ، فاذا كانت الحالة هى هذه ، فان النظرية العملية فى الصحيح توصم بنفس العيب الذى تأخذه هى على اعدائها ، وهذا العيب هو عجز الفلسفة العملية عن تقديم مقياس يمكن بواسطته ان نميز العقائد الصحيحة عن العقائد المخطئة ،

ولكن الافتراض ان العقل يصنع حقائقه باختياره من سيل الحبرة غير المحدد تصحبه صعوبات تعادل في خطورتها عند النظرة الانسانية للواقع الصعوبات التي تنطوي عليها النظرية العملية في الصحيح • ومن هذا نتج \_ كما رأينا \_ الافتراض القائل ان العقل ينشىء حقائقه الخاصة وانه يؤكد ان ما نتصوره حسب رغباتنا \_ وهو نتاج غرض انسانی \_ واقع • فالحقائق الواقعية الوحيدة اذا هي الحقائق التي تتفق مع اغراضنا • على انه لا شك في ان عددا كبيرا من الحقائق تحول بيننا وبين اغراضنا لسوء الحظ • فكيف اتت هذه الحقائق الى الوجود ؟ ان الفلسوف العملي الذي يعرف الحقيقة الواقعية بانها حقيقة ننتقيها لانها تخدماغراضناء ويجعلها واقعية لانها في الحقيقة تخدم تلك الاغراض ، ينساق الى تقرير ان الحقائق غير المرضية اوهام بشكل-ما • وفيما يأتي الخطوات التي توصل الفيلسوف العملي بواسطتها الى هذه النتيجة • ان الحقائق الوحيدة التي نعرفها هي الحقائق التي نختارها بانفسنا • ونحن نختار الحقائق التي تخدم أغر أضنا • من هذا (١) اما انه يستحيل علينا ان نعرف الحقائق التي لاتخدم اغراضنا او (٢) انه اذا ثبت ان هذه النتيجة تناقض التجربة ، وجب ان تكون الحقائق التي نعرفها والتي لا تخدم اغراضنا حقائق وهمية ، اى أنها مظاهر وحسب ، وهكذا نعود الى التمييز العريق

بين عالم الظاهر الذي هو عالم الخبرة وبين عالم الواقع • وهذا تمييز يعادل في كماله التمييز الذي ثبته الفيلسوفان المثاليان كانت وهيكل ، والذي لم يكل الفلاسفة العمليون عن مهاجمته • فمبدأ الفلسفة العملية لا يثبت الا في عالم الواقع ، ولكن عالم الواقع ليس بالعالم الذي نعرفه لسوء الحظ • وعليه ينحط المبدأ كله \_ كما يقول رسل \_ الى « القضية القائلة انه من السعد ان يعيش الانسان في عالم تكون فلسفة كل انسان فيه صحيحة • » وهذه قضية لا يرغب اي فيلسوف في مناقشتها •

### ٢ ـ ولندرس الان آلجانب الثاني من الموقف الحرج ٠

من الممكن ان يسلم الفيلسوف العملى \_ اذا ضيق عليه \_ ان سيل الخبرة ليس عديم العلامات كلية ، وقد يرضى بالقضية القائلة ان العلامات او الفواصل الابتدائية موجودة بالفعل في الواقع ، وان وظيفة العقل هي بناء مواد العالم المتطور تطورا تاما التي تعرفها البداهة عن طريق التعسرف من الفوارق الجنينية الموجودة في الواقع بواسطة الاختيار والتأكيد والتوسيع • فالادراك اذا يقوم على معرفة وبناء المتمايزات الموجودة قبل حصول الادراك لا على ادخال فوارق لم تكن موجودة • غير انه اذا اخذنا بهذه النظرُة الى الواقع ، فواضح ان اختبارنا الحقائق لا يمكن ان يكون كيفيا بصورة تامة ابدا • واذا كانت مادة الواقع مركبة من اشياء ابتدائية موجودة في الاصل جنبا الى جنب في وضع معين ومن حوادث معينة ابتدائيَّة تتوالى في ترتيب معين ، فوأضح انه من الممكن ان تكون النظرة الى الواقع التي يكونها عقل اصح او اقل صحة من النظرة الى الواقع التي يكونها عقل آخر • وانه ليبدو ان ازدياد الشيء صحة يقوم على ازدياد اقترابه في عالم الاجسام المتخيلة الى عالم الفوارق الابتدائية الموجودة في الاصل وان نقص الشيء صحة يقوم على الانشاء الكيفي ( للمواد ) الذي لا يراعجي مميزات الواقع المعروض في اية حظالة من الحالات . ولكن النظرة القائلة انه يمكن ان يكون في الواقع ترتيب ابتدائي معلى ولا يصنع تفضى الى مفهوم جديد في معنى الصحيح لانها تتضمن الافتراض ان نظرة انسان الى الواقع قد تكون اصح من نظرة آخر عنه والحق انه اذا كان ثمة معنى في القول ان نظرة (أ) عن الواقع التي تستند على الاكثر الى الفوارق الابتدائية المعطاة اصح من نظرة (ب) التي تهملها على الاكثر الى الفوارق الابتدائية المعطاة اصح من نظرة (ب) التي تهملها على الاغلب ، افليس هذا هو المعنى الذي تقرر نظرية المطابقة في الصحيح انه معنى الصحيح - ذلك المعنى الذي تكون فيه النظرة الصحيحة نظرة اطابق الواقع ؟ •

وهذا يؤدينا في الحال الى عيب في المبدأ الجوهري للفلسفة العملية الا وهو مبدؤها في معنى الصحيح • وقد ابان نقاد الفلسفة العملية ولا سيما برتراند رسل ان التعريف العملي لمعنى الصحيح بانه « ما يعطينا الرضى العاطفي » بنشأ من لبس في استعمال كلمة « يعنى » •

لندرس قبل كل شيء قضيين تستعمل فيهما كلمة « يعني » بمعنين مختلفين يمكن ان تحملهما هذه الكلمة • فنستطيع ان نقول (١) ان الغيم يعني المطر او (٢) ان الغيث يعني المطر • ولكن المعني المتضمن في « الغيم يعني المطر » ونحن نقول ان «الغيم يعني المطر» لان للغيم خصائص او مميزات علية قادرة على توليد المطر • ونحن نقول ان « الغيث يعني المطر » لانه اتفق ان كانت الكلمتان الغيث والمطر - وكل منهما رمز لنقل ما في افكارنا - رمزين ينقلان نفس الفكرة الموجودة في عقلي رجلين مختلفين • الا ان المعني الذي يلبس بكلمة « يعني » في العادة هو المعني الاخير • فيمكن وضع مسألة « ما هو معني الصحيح ؟ » في هذه العبارة « ما هو الشيء الذي في عقولنا عندما نقول عن عقدة انها صحيحة ؟ » •

ولندرس بعد هذا التعريف العملي للصحيح في ضوء ذينك المعنيين

المكنين لكلمة «يعني» .

يبدأ الفيلسوف العملي في السؤال عن السبب الذي يجعلنا نقرر صحة عقيدة معينة ، وهو يجيب عن هذا السؤال \_ ونستطيع ان نقول في ضوء التطورات النفسية الحديثة انه يجيب عنه جوابا صحيحا على وجه التقريب \_ بالقول اننا نقرر صحة العقائد التي تقدمنا الى اغراضنا ، والفيلسوف العملي يستخلص من القضية « ان العقيدة التي تقدمنا الى غرضنا هي عقيدة نقرر انها صحيحة » قضية أخرى قد نتفق معه فيها ايضا وهي « ان تقديم العقيدة الى اغراضنا يجعلنا نقرر ان تلك العقيدة صحيحة » .

وبعد ان توصل الفيلسوف العملى الى هذه المرحلة يمضى فى استنتاج قضية ثالثة ، وهو يستغل المعنى الاول لكلمة « يعنى » معترفاً فى الصورة المتقدمة لكى يتوصل الى هذا الاستنتاج ، وبعبارة اخرى انه لاحظ انسا نستطيع ان نقرر ان (أ) اذاسب (ب) فان (أ) يعنى (ب) فى صورة ما ، وهو يستعمل هذا المعنى فى تعريفه للصحيح ، ثم يستخلص من القضية القائلة ان « العقيدة التى تقدم الى اغراضنا تجعلنا نعتقد انها صحيحة » القضية الاتية وهى « ان التقديم الى اغراضنا هو ما نعنيه بالصحيح » ،

وبعد ان ثبت الفيلسوف العملي هذه القضية ظن انه عرف معنى «الصحيح» تعريفا مرضيا • ويجب ان سلم انه لم يعرف معنى الصحيح الا في حدود المعنى الاول لكلمة « يعنى » المسار اليه فيما تقدم ، اى المعنى الذى يتضمنه القول ان « الغيم يعنى المطر » لان الغيم يسبب المطر • ولكن قد اتفقنا على ان هذا المعنى ليس هو المعنى الذى نستعمل فيه كلمة « يعنى » فى العادة ، بل وليس هو المعنى الموجود فى عقولنا عندما نسأل « ما هو معنى الصحيح » ؟

فاذا اتفقنا على عدم و جود فارق بين (أ) ما يكون في عقولنا عندما نقول عن عقيدة بانها صحيحة ، فواضح عقيدة بانها صحيحة ، فواضح إن التعريف العملي لمعنى الصحيح الذي يمكن بحق ان يقدم كبيان لـ (ب)

ليس هو التفسير الصحيح لـ (أ) • من هذا وجب ان يكون معنى الصحيح شيئًا غير التقديم الى أغراضنا •

ومَسْأَلَةً مَمَّا يَتَكُونَ الصَّحِيحِ مِن أَكْثَرِ المُسَائِلُ ذَاتِ الآخَذُ والرَّدِ فَي الفلسفة ، وهي مثار مشكلات مهمة. • على ان هذه المسألة خارجة عن نطاق بحثنا في هذا الفصل • واذا استطعنا ان نبين ان معنى الصحيح شيء آخر غير ما يقرره الفيلسوف العملي كان ذلك وافيا بفرضنا في هذا المقام • فاذا كانت صحة عقيدة لا تلابس منفعتها تداعت كذلك النظرية القائلة بان الصحيح يصنع بمعنى ان الصحيح يخلق بالتحقق المطرد للعقائد التي رتدعى لها الصحة • واننا نذكر ان الفيلسوف العملي يرسم حدا بين عقيدة لم تختبر بعد بمقياس نجاحها \_ ونطلق على مثل هذه العقيدة دعوة بالصحة \_ وبين عقيدة عواقبها وجدت انها مرضية ، ويقال ان صحتها تحققت او ثبتت • ولكن الحجة النفسية التي تستند اليها النظرية العملية لا تثبت الا الحقيقة القائلة بان العقائد التي تقدمنا الى اغراضنا هي تلك العقائد التي نمضي بعد التأمل على تسميتها بالصحيحة ، ونحن لانمضى على تسميتها بالعقائد الصحيحة الا لانها تقدمنا الى اغراضنا • ولكن ما لم تلابس صحة العقيدة تلك الحصائص التي يجب ان تتصف بها عقيدة ما حتى يمكننا تسميتها عقيدة صحيحة ، فان مضينا في التمسك بعقيدة ما بعد التأمل لا يعني ان تلك العقيدة صحيحة • وما أكثر العقائد \_ كالاعتقاد ان الارض مسطحة \_ التي تمسك بها عدد ضخم من رجال الفكر ازمنة طويلة وتبين انها ليست صحيحة صحة تامة وذلك بعد فحصها باختبار المطابقة مع الواقع •

اذاً يمكن للنظرية العملية ان تدعى بحق انها صحيحة الى الحد الذى تقرر فيه (١) اننا ننزع الى الاعتقاد ان العقائد التى ترضى عواطفنا صحيحة و (٢) اننا نمضى فى التمسك بصحة العقائد اذا وجدنا ان العواقب المترتبة على اتخاذها مرضية و (٣) تخطىء الفلسفة العملية فى تقرير ان الحصائص

التي تجعلنا نعد العقيدة صحيحة \_ كخاصية اعقاب عقيدة ما عواقب مرضية \_ هي نفس صحة العقيدة •

ومهما يكن من شيء ، يجب ان نذكر انه اذا ما طورت منطويات علم النفس العملي تطويرا منطقيا ، واذا ما عـتد الواقع مجرد سيل عديم الفواصل نختار منه الاوجه ونقتطع منه الاجسام بصورة كيفية تصبح النظرة القائلة ان معنى الصحيح هو المطابقة مع الواقع لا معنى لها ، ولا شك في ان اية عقيدة يجب ان تطابق واقعاً مصورا على هذه الصورة ، ولما كنا نحن نشيء العقائد التي نحقق بواسطتها صحة عقائدنا ، لزم ان تكون جميع العقائد صحيحة على حد سواء ،

وعلى هذا اننا اذا قبلنا النظرية العملية للادراك ، لم يكن هناك سبب لوجوب عدم قبول النظرية العملية في الصحيح حتى وان انطوت هذه النظرية على النتيجة الذاهبة الى ان جميع العقائد بالضرورة صحيحة .

**→**00**←** 

# الفيصل كخامس

## فلسف برجسون

- 1 -

عرضت التعاليم الاساسية من فلسفة برجسون في كتب ثلاثة تدعى «الزمنو الارادة الحرة» (Time And Free Will) المنشور سنة ١٨٨٨ • و «الناكرة» (Matter And Memory) المنشور سنة ١٨٩٦ ، و «التطور الابداعي » (Creative Evolution) الذي ظهر سنة ١٩٠٧ •

والفلسفة المسوطة في هذه الكتب ، وان كانت بسيطة في خطوطها العامة ، الا انها تستند الى مبدأ اساسي يصعب فهمه كثيرا ، وكما يستمد الفلاسفة العمليون الثقة من ملاحظة « بروتاكوارس » القائلة ان « الانسان مقياس جميع الاشياء » لاسناد تعاليمهم النسبية ، يتخذ برجسون كذلك قول « هيراكليتس ، (Heraclitus) المشهور الذي مؤاده ان « كل شيء يتغير » ويجعله مبدأ اساسياً لفلسفته ، وفهم معنى هذه العارة البسيطة في الظاهر هو الصعوبة الرئيسة في فلسفة برجسون ، وبالرغم من ان برجسون يأتي من التعبير اسلسه ومن الاسلوب أروعه ويكثر من التصورات الخيالية وهذه امور لم تتأت لفيلسوف آخر منذ عهد افلاطون \_ كي يجعل هذا المبدأ يتوافق مع فكرة البداهة في العالم من حيث هو متكون من مواد صلبة ممتدة في الفراغ ، فان مبدأه لا يزال مغلقا على رجل الشارع ،

وخير لنا نقسم معالجة مبدأ برجسون الاساسى الى ثلاث شعب: ندرس في الاولى الخطواط المتعددة للنهج الذي توصّل برجسون بواسطته الى هذا المبدأ ، وندرس في الثانية طبيعة هذا المبدأ ، وفي الثالثة طبيعة الملكة التي نعى المبدأ بواسطتها ، ومن ثم نواصل فحص النتائج التي تعقب قبول هذا المبدأ ، لا سيما ما يتعلق بتأثيرها في ماهية العقل وطبيعة المادة ،

۱ – ان الطريق التي سلكها برجسون للبحث عن مبدئه الاساسي الذي يقول ان « كل شيء يتغير » يشق على الاكثر علم الحياة وعلم النفس •

(أ) علم الحياة : تعير فلسفة برجسون لدراسة علم الحياة اهتماما

• وافيا ، وتسعى إن تفسر عملية التطور حسب خطوط جديدة •

ان حقائق التطور التي نسلم بها الان بصورة عامة تنسب على الاكثر الى فعل احد مبدأين متنافسين و ففى نظر دراوين (Darwin) تحصل التغيرات العرضية في الانواع اتفاقيا و التغيرات التي تلائم محيطها احسن ملائمة تنزع الى البقاء والتكاثر و فالعملية كلها على رأى داروين عمل اتفاقي بحت لانستطيع ان نكشف فيه عن تصميم مقصود او قوة دافعة و اما في نظر لامارك (Lamarek) فان التكيف للمحيط هو الذي يحدد التطور و فعندما يتغير المحيط تتخذ الانواع لها تطويرات جديدة لكي تكيف نفسها للمحيط: والانواع التي تنجح اكثر من غيرها في جمع التكيفات الضرورية تنزع الى البقاء ؟ والانواع الاخرى تنزع الى الفناء و فهاتان النظريتان في التطور تتفقان على نقطة جوهرية واحدة: تصور كلتاهما عملية التطور كلها حسب خطوط آلية ، وكلتاهما تجدان انه ليس من الضروري ان نفترض وجود غقل او قصد لتفسير كيفية حصول هذه العملية وتفسير سبب حصولها و

تنزع هاتان النظريتان الآليتان في التطور الى عد الكون شبيها بعمل ساعة ضخمة : فاذا ما مللت هذه الساعة ( ومل الساعة عملية لا يشمعر الاليون بغم لعجزهم عن تفسيرها لان مل الساعة معادل لتلك الاستحالة

الآلية التي هي السبب الاول للعملية ) تحرك كيان الكون باجمعه بصورة غير محدودة بمجرد تفاعل اجزائه تفاعلا اوتوماتيـــاً .

يسأل برجسون بصورة خاصة ، اذا كان العامل الذي يحدد التطور هو التكيف للمحيط ، فلماذا لم يقف التطور قبل الآف السنين ؟ ويقول و اذا كان الكائن المنحط كثيرا مكيفا لظروف الموجود بمقدار تكيفنا نحن له يدليل نحاحه في الاحتفاظ بالحياة ، فلماذا استمرت الكائنات الحية التي نححت على تكيف نفسها على ما في ذلك من اخطار لها ؟ ولماذا لم تقف الحياة حيثما كان في امكانها ان تقف ؟ ولماذا استمرت الحياة على التطور ؟ ولماذا تستمر الحياة على التطور اذا لم يكن هناك دافع يحركها الى ان تتجشم اخطاراً كبيرة في سبيل الحصول على كفاءة اكبر مما كان لها ؟ ، •

<sup>(</sup>۱) المعتقد الان بصورة عامة ان عددا من الانواع تتغير بظهور تغايرات فجائية ومهمة ليست هي المرحلة النهائية في سلسلة التطورات التعريجية ، ولكنها تحصل من تلقاء نفسها من دون ان يقابلها اي تغير في محيط الانواع ، هذه التغايرات الفجائية تعرف بالطفرات ،

هذا الدافع هو نوع من الموجة الحيوية ، وهو مبدأ حال في الحياة ينبث فيها ويحركها ، وهو الحياة بالبذات ، والحق ان الاندفاع الحيوى (Elan Vital) هو الذي جعل فلسفة برجسون مشهورة هذه الشهرة ، وموضع الحلاف عند برجسون هو ان هذا الاندفاع الحيوى هو القوة الدافعة الموجودة وراء التطور ، ومن دونه يستحيل علينا ان نفسر كيفية حدوث حركة التطور واسبابها ، نعم ان العوامل التي نبه عنها الاليون تقوم بدورها في كل لحظة ، ولكنها عاجزة عجزا مطلقا عن تفسير سبب وجوب حصول التطور ،

يقول برجسون « الحقيقة هي ان التكيف يفسر الالتوآت الداخلية للتقدم التطوري ، ولكنه لا يفسر الاتجاه العام للحركة ولا هو يفسسر الحركة ذاتها » •

فعلم الحياة اذاً يمدنا بمجموعة من الحقائق التي لا يمكن تفسيرها الآ على افتراض ان الكونخليقة وتعبير لقوة او دافع حيوىوظيفته التغير والتطور على الدوام •

(ب) علم النفس: تدل حقائق علم النفس على نتيجة اشبه بالمتقدمة وفان للنظريات الآلية في التطور ما يقابلها فيما يسمى بالنظرية الموازية في علم النفس (Parallelist Theory) وهذه النظرية تقرر ان التغيرات التي تحصل في الجسم يصحبها تغيرات مقابلة لها في الوعي ، والحق انه توجد موازاة تامة بين العقل والجسم بحيث اننا حتى وان لم نفترض وجود صلة سببية فعلية بينهما ، الا ان الظواهر النفسية كانت ولا تزال انعكاسات لتغيرات فسلجية تجعل حدوث هذه الظواهر ممكناً ،

واكثر صور هذه النظرية تطرفاً تنزع الى محو العقــل من حيث انه موجود منفصل في بناء الانسان محواً تاماً ؟ والعقل اما انه يعد المجموع العام للارتباطات العصبية التى تكون الدماغ او انه يعد جوهراً مادياً مخففاً كثيراً

يحيط بالدماغ كما تحيط الهالة رأس القديس • وفى كل من هاتين الحالتين الله ما يحصل فى الدماغ ، وان المادي يحدد العقلى ويشرطه على الدوام من جميع الوجوه •

يورد برجسون على هذا المفهوم مجموعة اخرى من الحقائق التى لا التثم معه و فقد دلت التجارب على ان استئصال اقسام كبيرة من الدماغ واستئصال الاقسام التى تعد ضرورية لاحداث الفعالية العقلية لا يعقبها اى ارتباك فسى و على حين انه كان العقلى نتيجة الفعالية الدماغية و وجب ان تعقب تلك الاستئصالات حتما تغيرات فى النفس و وان ظواهر علم نفس الشواذ ولا سيما علم نفس الشخصية الثنائية لا تعتمد على اى تغيير فسلجى مقابل لها و وان الفعالية العقلية غير الواعية لا يمكن تفسيرها ايضا على اساس الفرضية الموازية و من هذا يستخلص برجسون ان الفعالية العقلية تشرط الفعاليةالدماغية و تغمرها و فليس الدماغ هوالوعى كما انه لا يحتوى على علة احداث الفعالية الواعية ؟ بل ان الدماغ هوالوعى كما انه لا يحتوى على علة احداث الفعالية التى يدخل عندها الوعى فى المادة و وان الدماغ \_ كما سنرى فى القريب العاجل \_ تطور بواسطة الـوعى لاغراض خاصة معينة تتعلق بضرورة العمل و

فان تكن الفعالية العقلية هي الاساس او الجوهر والفعالية الدماغية هي العرض ، وان يكن الوعي مستقلا عن الدماغ ، وهو لا يستعمل الدماغ الالقاصد خاصة معينة ، فكيف يمكن تعريف الوعي ؟ الجواب هو ان الوعي هو الاندفاع الحيوى بالذات ؟ ولكي نفهم مفهوم برجسون الاساسي الذي دلت عليه حقائق علم الحياة وعلم النفس ، ينبغي ان ننظر بدقة اكثر في ماهية وطبيعة وعينا ، لانه بذلك فقط نستطيع ان نفهم الاندفاع الحيوى بملاحظة عملياته في انفسنا ،

٢ ــ الاندفاع الحيوى (Elan Vital) : بعد هذا يسألنا برجسون
 ١ن نفحص طبيعة الوعى • ما هو المعنى الدقيق لكلمة «موجود» عندما نقول
 مثلا نحن «موجودون» ؟ •

يبدو الوعى اول الامر انه يتكون من تعاقب الحالات النفسية ، وكل حالة وحدة منفردة قائمة بذاتها ، وهذه الحالات يرتبط بعضها ببعض بشيء يدعى « الآنا »(Ego) مثل الحيات في العقد • ولكن التأمل يدلنا في الحال على ان هذا المفهوم مخطىء ، ويقوم خطؤه بوجه خاص على الحقيقة الذاهبة الى اننا عندما نسلم ان حالة تتغير وترضخ لاخرى نغفل الحقيقة القائلة ان هذه الحالة تتغير حتى عند ثبوتها • ويقول برجسون «خذ اكثر الحالات الداخلية تبوتا وهي الادراك البصري لجسم ثابت • فان هذا الجسم قد يبقى كما كان ، وانه ليمكنني ان انظر اليه من نفس الجهة ، ومن نفس الزاوية وفي نفس الضوء: الا ان نظرتي عنه الان على ذلك تختلف عن النظرة التي كانت لي عنه قبل لحظـة ، حتى وان لم يكن ثمة سبب آخر عـدا ان النظرة الاولى اكبر من النظرة الاخرى لحظة واحدة • فهناك ذاكرتي التي تنقل شيئًا من الماضي الى الحاضــر ، وكلما تتقدم حالتي العقليــة مع الــزمان ، تتضخم بما تجمعه من الدوام (Duration) • فاذا كان هـذا هو الحال مع ادراكنــا للاجسام الحارجية ، فمن باب اولى ان يكون وصفا لحالاتنا الداخلية ورغياتنا وعواطفنا وارادتنــا وغــيرهــا • وتكــون النتيجة ــ بلغــة برجســون ــ هي «اننا نتغير بدون انقطاع ، وان الحالة (العقلية) بالذات ليست آلا تغيرا . ولا يوجد شعور او فكرة او ارادة لا تعانى التغير في كل لحظة ، واذا توقفت حالة عقلية عن التغير ، انقطع دوامها عن السيل ، •

من هذا ، فلا يوجد اختلاف حقيقى بين الانتقال من حالة الى اخرى وبين النقاء فيما يدعى الحالة نفسها • ونحن نتصور مثل هذا الاختلاف لانه عندما يصبح التغير الدائم فى حالة من الحالات ملحوظا الى درجة يسترعى

انتماهنا \_ عند ذلك فقط نلاحظ حقا هذا التغير ، فنقرر ان الحالة رضخت لحالة أخرى • وعليه فنحن نفترض سلسلة من الحالات العقلية المتعاقبة ، لان انتباهنا ينصب عليها في سلسلة من الاعمال العقلية المتعاقبة • ولهذا السبب بالذات ننزع الى عد انفسنا كاثنات تبقى ثابتة على الدوام رغم التغير • كما اننا نقول بوجود حالات منفصلة تتغير ، نقول كذلك بوجود ذات تختبر حَالَاتَ نَفْسَيَةً مَتَغَيْرَةً ، وَنَقُولُ أَنْ هَذَا الذَّاتُ تَظْلُ دَائِمَةً • وَلَكُنْ كُمَا أَنَّهُ لَا نختبر حالة عقلية غير متغيرة لا نختبر ذاتا غير متغيرة ايضا ، وانبه مهما تعمقنا في التّحليل ، فلا نصل ابدا الى مثل هذه الذات غير المتغيرة • والحق انه لا يوجد شيء يبقى ثابتا عن طريق التغير لانه لا يوجد اى شيء لايتغير ٠ وهكذا يتوصل برجسون إلى الحقيقة القائلة اننا كائنات لا تدوم عى طريق التغير بل بالتغير ، وان حياتنا التي نختبرها بالفعل من حيث انها الواقع الأقصى الذي نثق به هي تغير الذات • ويقول- برجسون « فلو كان وجودناً مكوناً من حالات منفصلة توحد بينها ذات منفعلة لانعدم عندنا الدوام: وذلك لإن الذات لاتتغير لا تدوم ، وان الحالة النفسية التي تبقى على ماهي عليه لا تدوم ايضا طالما لا تزيحها من مكانها الحالة التالية لها •

وعليه ، فلا توجد ذات تتغير ، بل والحق انه لا يوجد شيء يتغير ، وذلك لاننا في تقريرنا وجودما يتغير نقرر وجود شيء هو بالاستنادالي الحقيقة القائلة ان هذا الشيء خاضع للتغير \_ ليس بذاته تغيرا ؟ انما يوجد تغير فقط ، والحقيقة القائلة اننا كائنات واقعها التغير تزودنا بواسطة نستطيع بها ان نتقدم الان الى دراسة تركيب الكون وفهمه ، وذلك لان الكون هو عين جدول التغير الدائم او الصيرورة الدائمة \_ كما يطلق عليه برجسون \_ التي نخترها في انفسنا ، حاول \_ كما سنفعل \_ ان تتغلغل بين المظاهر المتغيرة التي تقدمها الأشياء المادية الى شيء ثابت غير متغير يقوم وراءها ، وانك لن تصل الى ذلك الشيء قط ، وكما انه وجدنا في فحص الوعى البشرى ،

ان ما (الوعي) بدا اول الامر (خطأ) انه سلسلة من الحالات غير المتحركة ، وكل حالة منها تدوم حتى تحتل محلها حالة آخرى ، كان في الحقيقة عملية تغير متصلة ، نجد كذلك ان النظرة التي تعرض الواقع كسلسلة من المواد التي لها صفات تدوم ايضا حتى تحتل محلها صفات اخرى ، هي في ضلالها كالنظرة المتقدمة • وكل جسم ، بل وكل صفة تنحل الى عـدد كبـير من الحركات الاولية عند تحليلها تحليلا علميا • وسواء اتصورنا هذه الحركات ذبذبات او موجات اثيرية او الكترونات سالبة او اجزاء حوادث ، فانه من العسير ايضا أن نصل الى شيء ثابت ثبوتا كافيا يمكن أن نقول عنه أن التغيرات او الحركات تحدث فيه ، وذلك لانه حتى لو توصلنا في اية مرحلة الى مثل هــذا الشيء الظاهري ، وقررنا انه هو الشيء الــذي يتغير او الشيء الــذي تحصل فيه التغيرات ، فإن الكشف التالي يدل دائما على أن ذلك الشيء بالذات يتكون من تغيرات هي غير التغيرات التي اسندناها اليه عندما قلنا دهنا شيء يتغير هو غير التغير، • وعليه فلا يوجد في الكون شيء يتغير كما انه لا يوجد في الـذات شيء يتغير ، وذلك لان الشيء الـذي يتغير ، يقتضي ان يكـون شيئًا غير التغير ، ومثل هذا الشيء لا يمكن الكشف عنه البتة • ولهذا صور الكون فضا او موجة متصلة واحدة ، وصور التطور حركة بحتـة لـذلك الفيض او الموجة • وتصور عملية التطور كأنها نقطة في مكان ما تنبعث منها العوالم والحياة والمادة مثلما تنبعث صواريخ نارية في تنوير واسع • بل وهذه النقطة ليست كذلك شيئًا محسوساً جامدا ؟ اذ لو كانت شيئًا محسوسا ، لوجت ان تكون شيئًا دون التغير غير المنقطع • وقد رأينا انه لا يمكن ان يوجـد شيء عـدا التغير غير المتقطع ، ولـذلك توصف هـذه النقطـة بأنها «تواصل فیض» (Continuity of Overflow) • وهذا تعبیر مجازی يدل على أن الموجة الحيوية ليس لها نهاية ولا بداية ، وليس لها اكتمال ولا انتهاء • هذا الوصف للموجة الحيوية منطو في المفهوم العام لها ، لانه

لو كان للموجة الحيوية بداية او نهاية لكان هناك شيء ما قبل الموجة الحيوية او يعدها ليس هو بالموجة الحيوية : اى لكان هناك شيء غير التغير البحت و فالعالم اذا هو تجسيم مبدأ داخل فيه يخلق باطراد الكون المتطور عندما يبرز الى حيز الوجود و

وبعد ذلك يجب ان نبحث عن الوسائل التي نعى بواسطتها الطبيعة الواقعية لشيء تكذبه مظاهره بشكُّل ملحوظ ٠

٣ ـ التفطن (Intuition) : يعتقد برجسون ان الطريقة التي تتوصل بها الى الحقيقة الميتافزيقية لا تقوم على اعمال العقل ، بل على مرسلات (Deliverances) تبعثها ملكة يدعوها «التفطن» و ونحن لا ندرك مشاركتنا في الموجة الحيوية الا عن طريق التفطن لا سواه و ولكي يمكننا ان نفهم ما نعنيه بكلمة «مشاركة» (Participation) ينبغي علينا ان ننته الى جانب من الاندفاع الحيوي لم نهتم به كثيرا حتى الان وهذا الجانب هو ما يدعوه برجسون «الدوام» (Duration)

وتاريخ الفلسفة يسجل نقاشاً حاداً مطولاً في طبيعة الزمان • اعتقد عدد من الفلاسفة ان الزمان شيء واقعي ، واعتقد فلاسفة آخرون انالزمان ليس الأصورة تفرضها على الواقع طبيعة فهمنا وحدوده ، على حين ان الواقع بذاته عديم الزمان •

ویتألف ما قدمه برجسون الی هذه المشكلة من رسم تمییز مهم بین مفهومین مختلفین ینطویان فی كلمة «الزمان» • فهناك قبل كل شیء ما یدعی الزمان العلمی او الریاضی • وهذا الزمان لا یكون جزءا من واقع ما یدعی بعالم الاشیاء الخارجی ، بل انه علاقة بین اشیاء مادیة وحسب • واندا اذا تأملنا فی ای شیء مادی یمر بین حالتین متعاقبین ، ومن ثم ضاعفنا سرعة تعاقبه بین هاتین الحالتین ، فان عملیة مضاعفة سرعة تعاقبه لا تؤثر بأی نحو كان فی واقع هاتین الحالتین او طبیعتهما ، ولا تؤثر ایضا فی الشیء المادی الذی

يمر بينهما • هذا ولو اننا تصورنا ان سرعة تعاقب الحالتين ازدادت زيادة غير متناهية حتى ظهر الوجود كله في لحظة واحدة امام نظر كائن قدير على كل شيء ، لبقيت العلاقات بين الاجسام الظاهرة ثابتة ، ولما تأثر \_ اذا \_ واقع الاجسام • فالزمان كما تصوره العلم ليس جزءا من العالم المادى • ونحن نظن ان الزمان موجود كعلاقة بين الاشياء لان عقلنا يلزمنا ان نتصور الاشياء متعاقبة الواحد تلو الاخر في الزمان لاغراض العقل الحاصة • فالزمان اذاً هو صورة تبدو انها ضرورية للعقل لكي يفهم الواقع •

على ان هناك نوعا آخر من الزمان يطلق عليه برجسون «الدوام» وهذا الدوام ليس الا الاندفاعُ الحيوى ذاته • اننا راينا ان التغير هو واقع وجود الكائنات الحية ، وان خبرتنا العقلية \_ وهي الشيء الوحيد الذي نثق به وثوقاً تاماً \_ هي فيض دائم يسميه برجسون «الدوام» • وهذا الدوام. ليس هو مجرد تعاقب اللحظات ، بل \_ بلغة برجسون \_ انه « تقدم للماضي الذي يقضم المستقبل » • و نحن انفسنا نعود الى جدول الدوام بحكم كوننا كاثنات حية ، ونحن اذا انتبهنا انتباها دقيقا كافيا الى خبرتنا ، استطعنا ان نعي نبض الدوام فينا • ولكن انتباهنا هذًا يجب الايكون انتباه العقل ، بل يجب ان يكون إنتباها له صفة غريزيــة • ونحن نشعر اننا متحــدون مع الواقــع عن طريق الغريزة ، ونبدوا لانفُسنا اننا داخلون في فيض الحياة ، واننا نحيام عن طريق هـذه الغريزة ايضا • ان برجسون يطلق اسما متمايزا على الغريزة او على ذلك المظهر من الجانب الغيريزي من طبائعنا الـذي نعي بواسطته الدوام الذي نشترك فيه وعيا مباشرا • وانه يطلق على الغريزة في هذا الشأن «التفطن» (Intuition) • ويقول برجسون «الغريزة هي التعاطف (Sympathy) • ولو ان التعاطف استطاع ان يوسع موضوعه وان يتأمل في نفسه ايضا ، لاعطانا المفتاح للعمليات الحيوية » • هذا ، فالتفطن ليس. الاالغريزة الواعية نفسها • وان الغريزة اصبحت عديمة الغرض ،وواعية ذاتهة وقادرة على التأمل في موضوعها وتوسيعه الى حد لا نهاية له .

ولندرس للايضاح ماهية سمفونية ما لحظة واحدة • الظاهر ان لدراسة السمفونية طريقتين منفصلتين متمايزتين تماماً: في الاولى لا نتصور السمفونية الامن حيث انها مجموعة او ركام من الالحان المتعددة التي تكونها ، كما نتصور الصورة من حيث آنها الحاصل العام للاصباغ والالوان المتعددة التي يضعها الفنان على لوحة التصوير ؟ وفي الطريقة الثانية لا تعــد السفونيــة مجموعة بل كلا ، اى شيئا ينبعث الى الوجود باجتماع اجزائه ، ولكنه على ذلك موجود جديد كامل هو اكثر من مجموع تلك الاجزاء • ومن الواضح ان هناك ناحية مهمة جدا في القول بان واقع السمفونية لا يتألف من الالحان المنفصلة والمنعزلة التي يتألف منها بل انه يتألف من كل تام لا يتجزأ هو الذي نقولانه السمفونية • أحل ، ان هذه النظرة عن الواقع التي يعطينا اياها التفطن تشبه الطريقة الثانية لتصور السمفونية • فانه بواسطة التفطن ندخل في معنى السمفونية من حيث انها كل لا يتجزأ ونقدره ، بل وبواسطة التفطن أيضًا نُدْخُلُ فَي طبيعة الواقع من حيث انه كل لا يتجزأ ونستوعيه • هذا ، واذا كان التفطن يقوم بتقدير صورة او سمفونية ، فانه من باب اولى ان يقوم بخلقهما • والفنان العظيم يخلق ( فنه ) بنفاذه خلال المظهر السطحي الذي يقدمه موضوعه الى الواقع الموجود تبحته : والحق ان نظرته عن هذا الواقع هي التي تقوم عليها عظمته كفنان • والفنان يضع هذه النظرة على لوحة التصوير ، وجوهر الصورة يقوم على واقع هـذه النظرة لا على الاصبـاغ والالوان والتكنيك (Technic) والنقل الامين لموضوعه • وكما ان الفنان لا ينجح في فهم موضوعه الا بنفاذه في حياة موضوعه ومعناه عن طريق التعاطف ، كذلك لا يمكننا ان تنفذ في فيض الواقع غير المنقطع الذي هو حياتنا وان نفهم طبيعته الا عن طريق التعاطف الذي هو التفطن •

وعلى هذا ، فالتفطن الموجود عندنا عن حياتنا وعن خبرتنا من حيث انها تغير غير منقطع هو معرفة الواقع بالذات ، وان جميع العقائد في طبيعة الواقع التي لا نتوصل اليها بالتفطن باطلة .

## العقل والمادة (Intellect And Mind)

فما هى وظيفة العقل اذاً ، وما هى صلة الواقع بالنظرة القائلة ان الكون مجموعة اجسام جامدة مادية ممتدة فى الحيز يعرضها علينا العقل ؟ والحقيقة ان هذين السؤالين واحد ذلك لان المادة هى النظرة عن الواقع التى يعطينا العقل وان العقل أنشىء لكى يقدم الينا كوناً مادياً .

العقل على رأى برجسون ملكة خاصة تطورت لاغراض عملية والحياة في عالم فيض متصل وتغير منقطع لابد ان تكون محفوفة من الناحية العملية المنتجة بصعوبات يعهد الى العقل امر التغلب عليها ولذلك يقوم العقل بقطع فيض الواقع الحي مقاطع مستعرضة ، وينحت منه موادا صلبة نسميها الاجسام المادية وحالات منفصلة للوعي تدوم حتى تعقبها حالات أخرى وهذا وان المعالم المتمايزة التي نراها في جسم ما غير موجودة حقاً في فيض الواقع ، وهي ليست الا تصميم نفرضه على الواقع لكي يلائم اغراضنا وفحافات الاشياء وسطوحها واشكالها وصورها هي \_ كما كانت \_ تصوير للاعمال التي نرغب في اتخاذها حيال هذه الاشياء : وهذا التصوير الذي ينبعث من انفسنا ينعكس على انفسنا بواسطة الواقع كما تنعكس الاشياء على المرآة ، فنعتقد خطأ ان للواقع بحد ذاته صوراً ومميزات تصدر عنا ،

وفى حالة الحركة تكون لمعالجة العقل للواقع نتائج عجيبة • بل ان الفلسفة مليئة بالمتناقضات التى ولدها مفهوم الحركة الذى انشأه العقل • وقال الفيلسوف اليوناني الشيخ زينو(Zeno) • اذا تأملنا في سهم اثناء حركته ، فانه من السهل ان نبين ان حركة السهم وهم • ذلك لانه لو درسنا موقف

السهم في اية نقطة او لحظة من حركته ، فان السهم اما انه يكون حيث يكون او انه يكون حيث لا يستطيع ان يكون حيث لا يستطيع ان يتحرك ، والا لما كان هناك ، هذا ، والسهم لا يستطيع ان يكون حيث لا يتحرك ، فلا يتحرك السهم في تلك اللحظة ، كما انه لا يتحرك في اية لحظة كانت ، فالسهم اذاً لا يتحرك على الاطلاق ، ،

ولقد استخدم وليم جيمس (Willam James) في مضى الزمان تحليلا شبيها بالتحليل المتقدم ، وقال انه من السهل ان نبين ان فترة من الزمان \_ كساعة مثلا \_ لا يمكن ان تمضى ابدا ، وذلك لان نصف تلك الفترة يحب ان يمضى قبل أن تمضى الفترة كلها ، هذا ، وان نصف النصف الباقى من الساعة يحب ان يمضى قبل أن يمضى الربع كله ، وعليه ، يحب ان يمضى دائما جزء من الزمان مهما كان صغيرا قبل ان يمضى الكل : اذاً ، فالكل لايمكن ان يمضى ابداً ،

ادت هذه النتائج كثيرا من الفلاسفة الى الاعتقاد ان الحركة والتغير والزمان والحام و اما برجسون فانه يعتقد كما رأينا ان الحركة والتغير والزمان هى الواقع الوحيد ، ولذلك فهو يعزو الصعوبات التي إثارها زينو ووليم جيمس الى عمليات القطع التي يقوم بها العقل و ان العقل يأخذ فيض الحركة ويقطعه الى فترات و نقط ، وهو يأخذ مضى الزمان ويقطعه الى ساعات وانصاف ساعات و غير ان هذه التقسيمات التي يفرضها العقل على فيض الواقع المتصل وهذه الوقفات التي يضعها فيه وهمية وهي مدعاة الى نشوء نتائج وهمية والعقل لايدرك الحركة والزمان ، بل انه يدرك وقفات في الحركة ويدرك فترات في الزمان ، والحقيقة هي ان العقل يشبه جهازا سينمائياً ، وابرع فترات في الزمان ، والحقيقة هي ان العقل هو مقارنة العقل مع جهاز سينمائي ، ان آلة التصوير السينمائية تلتقط مناظر آنية لشيء يتحرك كفصيل من الجنود وكل منظر منها يمثل الفصيل في وضع معين ثابت ، وانك

تستطيع ان تضع هذه الصور الآنية جنبا الى جنب وتستطيع ان تضاعفها الى حد لا نهاية له ، ولكنك لن تستطيع ان تولد ثانية حركة الشيء الأصلى ، وانما تقوم بعرض عدد لا نهاية له من الصور الثابتة وحسب ، وعليه كى تدب الحياة في هذه الصور ، يجب ان تدخل الحركة فيها في مكان ما ، ولن تستبدل سلسلة من الصور الثابتة بتمثيل متحرك للا صل المتحرك حتى تعرض الشريط على جهاز المحرك ،

وصور الواقع التي يقدمها الينا العقل تشبه شبها تاما سلسلة من المناظر قبل ان توضع على جهاز العرض ، وهذه الصورة تستبدل على هذا النحو تماماً الفيض المتصل والتغير الدائم للأصل بتعاقب اجسام ممتدة في الحيز ٠ فالعقل يقدم الينا عن الواقع نظرة مخطئة ذلك لان العقل يمثل الواقع مكوناً من نقط يمكن أن نركن اليها كي يقدم في أغراضنا العملية ، أي الغايات التي نرغب الحصول عليها • ويقول برجسون « لو ظهرت المادة فيضا متصلا ، وجب الا نضع نهاية لاى عمل من اعمالنا ٠٠٠٠ ولكي يمكن لفعاليتنا ان تنتقل من عمل الى آخر ، ينبغي على المادة إن تتحول من حالة الى أخرى • وعليه ، فالعقل يسعى على الدوام الى ان يقدم الينا نتائج الحركة وغايات العمل ، لانه ليس من مصلحته في شيء الاهتمام بحقيقة الحركة وواقــع العمل • فالعقل اذا يدخل الوقفات والفواصل نمى فيض الواقع غير المنقطع ، وان هذه الوقفات والفواصل التي يضعها العقل في الواقع من اجلنا هي التي تمدنا بالاساس للفكرة البديهية عن الواقع من حيث انه مكون من اجسام صلبة منفصلة بعضها عن بعض بمميزات حقيقية ٠

## الادة (Matter)

على انه في هذه النقطة ينبغي ان نحتاط بعض الحيطة ، ذلك لأن العقل عندنا يقوم باقتطاع عالم الاجسام المادية من فيض الواقع ، لا يقوم بذلك

اعتباطا • وليست المادة مجرد ابتداع يتخلقه العقل ، بل انها موجودة قائمة بذاتها في الواقع وبالأخرى انها شيء هو غير فيض الحياة المباشر ، وهو وجه من وجوه الاندفاع الحيوى الذي ما فتئنا ندرسه ، والعقل يتصل بهذا الشيء اتصالا وثيقا • ويرى برجسون ان العقل والمادة يتصل احدهما بالاخر وانهما يقتطعان في وقت واحد وبعملية مماثلة من الاندفاع الحيوى الذي احتوى ولا يزال يحتوى على كليهما •

ولكن عندما نسأل « ما هي الطبيعة الواقعية لهذا الوجه من الاندفاع الحيوى الذي ينشىء العقل لنا منه عالماً من المادة الصلبة ؟ » لا يكون الجواب واضحا كما نريد .

الاندفاع الحيوى اندفاع مبدع ذو دوام غير متناه يؤولكن حركته الدائمة لاستمر من دون توقف : ففى نقطة معينة يتوقف الفيض ويلتوى على نفسه مثل لفات (الزنبرك) • هذه الحركة العكسية هى المادة • فكل شىء لا يزال تغيراً غير منقطع وفيضا متصلا ، الا ان المادة هى فيض فى اتجاه معاكس لاتجاه الموجة الحيوية ذاتها • ولاجل ان يوضح برجسون هذا المفهوم للمادة يعمد نانية الى الاستعارة التسبيهية • فهو يشبه الحياة بصاروخ نارى بقاياه المنطفئة تسقط الى الارض مادة ، وهو يشبه الحياة ايضا بنافورة تسبع كلما تعلو ، فتوقف جزئيا القطرات الساقطة او تعرقل سقوطها • ان فوهة النافورة هى الفعالية الحيوية فى صورتها العليا ، والقطرات الساقطة هى الحركة المبدعة منحلة : وبالاختصار هى المادة •

## الارادة الحرة (Free Will)

ان نظرة برجسون عن العقل من حيث انه آلة كونت اثناء التطور لاغراض الحياة ، مكنته من ان يطرق المشكلة المزعجة للارادة الحرة من زاوية جديدة ، يقبل برجسون زعم الجبريين القائل اننا اذا نظرنا في اى

فعل في منعزل ، ففي الامكان ان نبرهن بالتدليل الذي لا يرد على ان ذلك الفعل محدد تحديدا كليا بما سبقه من افعال ، وهذا الزعم صحيح سواء اعزونا حدوث الفعل الى تأثير محيط خارجي مادي ووجدنا في كل حالة شاذة مثالا آخر للفهم المخطىء ام عينا مكان هذا الفعل في نفسية الفرد واوضحنا انه محدد باقوى دافع او رغبة عنده في تلك اللحظة وذلك بعد الاشارة الى الحقيقة الواضحة القائلة ان الفرد ليس مسؤولا عن دوافعه ولا عن رغاته ،

على ان هذا التفسير لا يصح الا على الفعل المأخوذ في منعزل والفعل المأخوذ في منعزل تجريد عقلى مخطىء وانه العقل \_ كما رأينا \_ الذي يتصور حياتنا مقسمة الى حالات من الوعى تبقى مستقرة حتى تحل مكانها حالات اخرى وافعال اخرى تميز هذه الحالات وبعد ان يقوم العقل بهذا التجريد يشرع في التفكير في الافعال المجردة على هذا النحو كما لو كانت موجودات منعزلة حاوية لـذاتها ناشئة من الحالات التى تقدمتها ومشروطة بها اشتراطا كليا و

الا ان حياة الفرد \_ كما رأينا \_ لا تعد تعاقبا من الحالات المتغيرة ، بل ان حياة الفرد فيض متصل لا يتجزأ ، وانها تظهر حرة غير محدودة عندما تؤخذ على هذه الصورة فقط ، جزئى حياة الفرد الى اجزاء وانظر فى افعاله كلا على حدة ، وانك سستجد أن كل جزء بل وكل فعل محدد بالافعال او الاجزاء التى تقدمته ، ولكن ما يصدق على الاجزاء لا يصدق على الشخصية من حيث انها كل ، فان الحياة بطبيعتها مبدعة والفرد بكونه كلا مبدع بالضرورة لا لشىء الا انه حي ، هذا ، فان تكن حياة الفرد مبدعة فى كل لحظة ، فواضح انها لا تكون محددة بما تقدمها ، ولو ان حياة الفرد كانت محددة على هذه الصورة ؟ لكانت تعبيرا للقديم فقط لا ابداعا للجديد ،

فالارادة الحرة عمل مبدع ، على حين ان الجبرية عقيدة تفرض علينا

بواسطة نظرتنا العقلية عن الواقع التي تفكر تفكيرا مقنعا لا في حياتنا من حيث انها كل بل في تجريد مخطى، من حياتنا ندعوه الافعال الفردية • هذا ، وهل نعتقد حقا \_ بعد كل ذلك \_ الجبرية ؟ قد يقتنع عقلنا اننا مجبورون ، ولكن عقيدتنا الغريزية التي تثابر على عملها رغم العقل ترى اننا احرار ، وذلك لان العقيدة الغريزية لها صفة التفطن الذي يقوم بوظيفة فهم الحياة من حيث انها كل • والعقيدة الغريزة في عملها هذا تحقق ان الحياة \_ مصورة على هذه الصورة \_ فعالية مبدعة ، ولذلك فهي تصر على ان الحياة حرة في خلق المستقبل او ابداعه •

بقيت هناك مسألة اخرى لاكمال تخطيطينا المختصر لفلسفة برجسون و اذا كان الواقع فيضا حيويا متصلا ، فمن اين نشأ هذا الفيض ؟ وما هو الشيء الذي كان قبله فبعث به الى الوجود ؟ وكيف امكن للكون ان ينشأ من العدم في الحقيقة ؟ يرى برجسون ان هذه المسألة يجب الا توضع ، وقد كان لوضعها مرات متعددة بهذا القدر في الماضي نتائج لها اهمية كبيرة في الفلسفة ، وقد نشأت هذه المسألة من العقل الذي توهم ان فكرة «العدم» (Nothingness) وقد نشأت هذه المسألة من العقل الذي توهم ان فكرة «الحلو» (Void) تقابل فكرة «الوجود» (Something) وان فكرة «الحلو» (Void) تقابل فكرة «الامتلاء» (All) وسلم على ذلك \_ ان غياب شيء يكافيء وجود عدم وان فكرة العدم فكرة مخطئة ،اذ ان العدم لا يمكن التفكير فيه لان التفكير وان في عدم تفكير بصورة ما ، بل وتصور الانسان انعدام نفسه هو وعيد انه يستعمل تصوره لازالة نفسه ،

فعندما اقول « يوجد عدم » لا ادرك « عدماً » (A nothing) لاني استطيع ان ادرك ما هو موجود فقط ، ولكن عندما لا ادرك الشيء الذي ابحث عنه واتوقع حدوثه ، أعبر عن خيبتي بالصيغة الايتجابية ، وكما ان ما يدعي ادراك عدم هو عدم العثور على الشيء المبحوث عنه ، كذلك فان فكرة العدم هي فكرة غياب شيء خاص تعبّرف عليه المرء ، وعليه ، فغياب النظام في

الواقع الذي هو الاندفاع الحيوى لا يكافيء العماء الصرف (Chaos) او الفوضى (Disorder) البحتة بل انه ينطوى حتماً على وجود نظام آخر . وعليه فمسألة «ما هو مشأ الاندفاع الحيوى ، وما اصله ؟، يجب ألا تسأل وذلك لانها تضع قبل الاندفاع الحيوى وجود عدم يمكن ان نفترض ان الاندفاع الحيوى نشأ منه ، وهي ـ بعملها هذا ـ تضع وهما منطقيا • ولقد انساق الفَلاسْفة خطأ الى الافتراض ان الواقع موحد وثابت ، وان التغير وهم لانهم اصروا على آثارة هذه المسألة • والاعتقاد الذاهب الى ان غياب النظام للواقع الذي تعرف عليه الفلاسفة ينطوى على عدم بحث ، والاعتقاد الذاهب الى عدم استطاعة هؤلاء الفلاسفة تصور كيفية امكان تولد شيء من عدم كهذا \_ دفعا الفلاسفة الى الافتراض ان نظام الواقع الذي عرفوه لا بد انه كان موجودامنذالازل ولم يتغير ابدا. ولهذا عد التغير مظهرا وهميا، واستدعى العقل لكى يتغلغل خــــلاله الى واقع ثابت مزعوم يقوم وراء المظاهر المتغيرة الوهمية للمادة • فعلى اية حالة كانت ، اذا فهمنا مرة واحدة ان فكرة العدم وهميـة في جوهرها ، اصبح من الفضول ان نسأل من اين نشأ الواقع ، واصبح مفهوم الواقع من حيث انه تغير امرا ممكنا ٠

#### \_ ٢ \_

ان ما قدمناه هو محمل موجز لفلسفة برجسون وهى فلسفة موضوعة بأسلوب جذاب سلس والحجج التى تسندها بارعة ، والقوة الناجمة من وفرة التفصيل التى أسست هذه الفلسفة عليها هى من الشدة حتى ان القارى ليجد صعوبة فى تحنب التمذهب التام بها اثناء قراءتها على الاقل ، لان القارىء ينساق على الدوام مع ما يقرأ منها ، ولا يسمح له من الوقت الا قليلا لكى ينظر فيما يقرأه و وتبدأ الشكوك تساوره عندما ينظر فيما يقرأه من فلسفة برجسون و

ويمكن تلخيص هذه الشكوك في بابين : الشكوك التي تتعلق بواقع ما وراء الطبيعة عند برجسون ، والشكوك التي تتعلق بثبات المنطق عنده ٠ فلننظر باختصار في هذه الشكوك :

١ ــ يقدم الينا برجسون واقعا هو فيض او جدول متصل ، وهذا الواقع على رأيه صيرورة محضة عــ ديمة المميزات والاجزاء من أى نوع كانت ، وأما المميزات والاشكال التى نراها فى الواقع ، فانها تعزى الى عمليات القطع والتمييز والاختيار التى يقوم بها العقل ،

الا ان مفهوما للواقع كهذا مستهدف لنفس الصعوبة التي اعترضت الشيء المتصل عند الفلاسفة العمليين • فان يكن الواقع عديم المميزات ، يجب ان تكون النظرة التي يقدمها الينا العقل عن الواقع نظرة كيفية بالرغم من نفى برجسون ذلك • فبالاستناد الى مقدمات برجسون انه لمن الجائز ايضا ــ يمقدار ما لطبيعةُ الواقع شأن في ذلك ــ ان يقتطع عقلي كركدتا وفيلا عندما يقتطع منضدة وكرسيا لاغراضي العملية ، وهو لا يقدم لى المنضدة والكرسي الا لانهما اكثر موافقة لاغراضي من غيرهما • هـذا ، وبديهي ان العقل لا يقتطع من الواقع ذلك النوع من الاشياء والاحداث التي يجب بطبيعتنا ان تختارها • فان رغب (أ) في اختطاف ابنة (ب) وان كانت الوسيلة الوحيدة لتحقيق هربه لحاقه بقطار الساعة الثامنة والربع من محطة قطار ماء فان تحرك القطار في تمام الساعة الثامنة والربع يخدم أغراض (أ) بمقدار ما لا يخدم من دون شك أغراض (ب) اللاحق به ، ومع ذلك فان (أ) و (ب) يتفقان في ان يقتطعا من الواقع قطار الساعة الثامنة والربع مسافرا في لحظة واحدة • من هذا يظهر أن الأشياء التي نقتطعها من فيض الواقع ليست مركبات عقلية تولدت بصورة كيفية محضة ، بل انها تقابل عددا من المميزات الاوليــة الموجودة في الواقع وانها ليست من صنع العقل •

ويفضى مفهوم برجسون في المادة الى نفس النتيجة المتقدمة • فالمادة

توصف بأنها حركة فيض الواقع العكسية التي تعزى الى توقفه ١ الا انه لا يمكن ان يكون توقف في الفيض من دون شيء يوقفه \_ فما هو الشيء الدي يوقف الفيض اذا ؟ ان هذا الشيء لا يمكن ان يكون الفيض لان الفيض يستطيع ان يوقف نفسه بفضل حائل موجود فيه فقط ٠ وهذا الحائل يكون عند ثذ التوقف الذي يسعي الفيض الى تفسيره ، كما ان هذا الشيء لا يمكنه ان يكون المادة لان المادة تنشأ من توقف الفيض ، فليس هو اذا التوقف الذي يولد المادة ٠ لذلك ، فنحن نساق الى الاعتقاد ان ما هو واقع يجب ان يحتوى على بذور التجزئة في نفسه ، وانه ، بدلا من ان يكون صيرورة عديمة المميزات ، متنوع ومجزء ، وانه ، بدلا من ان يكون تغيرا محضا ، يحتوى على عناصر هي غير التغير وهي التي تستطيع ان توقف التغير .

فلو لم يكن الواقع كما وصفناه ، فانه من الجائز ان سأل عن كيفية امكان تفسير مظهر التنوع والتصلب الذي تقدمه الينا المادة من دون شك ولا يرضينا عن هذا السؤال الجواب القائل ان المظهر وهم يعزى الى عمليات العقل ، لانه حتى اذا سلمنا ان الشكل والصورة والتصلب والتنوع اوهام ، لزم علينا ان سأل ايضا ما اذا كانت حقيقة الوهم نفسه لا تدل على وجود شق في تركيب ما هو واقع و والحق ، ان تفسير كيفية امكان نشوء الخطأ والوهم من واقع موحد خالص تفسيره صعب صعوبة تفسير حقيقة التنوع والتصلب في كون موحد توحيدا كليا وهو تغير محض ويقول برجسون والتسلب في كون موحد توحيدا كليا وهو تغير محض ويقول برجسون النتيجة هي «ان الواقع يظهر مؤلفا من اجسام صلة في الحيز لاتنا لا نستطيع ان نفكر فيه الا على هذه الصورة ؟ الجواب الوحيد الذي يمكن تصوره لنا ان فكرنا في الواقع على هذه الصورة ؟ الجواب الوحيد الذي يمكن تصوره هو انه اذا لم يكن الواقع مؤلفا من مادة ممتدة في الحيز بل من صيرورة خالصة ، وجب ان يطلب من الواقع تفسير الخطأ عندنا بالقول ان الواقع

لیس صیرورة بحتة : فالواقع یحتوی علی بذور الخطأ فی نفسه ، وهو لیس وحدة خالصة ، بل انه تعدد ابتدائی .

٧ - وبعد هذا لنعد الى منطق برجسون • ان الصعوبة التى تعترضنا فى الحار تقوم على الوظائف المختلفة التى تنسب الى التفطن والعقل على التتالى • وقد نشأ العقل لاغراض عملية وهو يعطينا معلومات لها قيمة عملية • اما التفطن فانه يمكننا من معرفة حدود العقل ويجب ان يكمل العقل قبل ان يكون فى امكانه الحصول على الصحيح المتافزيقى •

لنظر في كل ملكة على حدة • ان مفهوم النفطن كله غامض غاية الغموض • ويعرف النفطن انه الغريزة الواعية نفسها والقادرة على النظر في هدفها وتوسيعه عن طريق النظر فيه • ويقصد بالغريزة غريزة الحيوانات التي حصلت فيها هذه الملكة من الرقى درجة اكبر مما حصلته في الانسان • ويقصد بالغريزة الواعية نفسها الغريزة التي اصبحت واعية على هذه الصورة بامنزاجها مع الذكاء • ففي الاخير يعتقد برجسون ان التفطن وحدة لا يكفي لاعطائبا الصحيح الميتافزيقي ، بل أنه يجب أن يمتص الذكاء اولا • فالعقل الذي اغناه التفطن وانعشه ، والتفطن الذي يستخدم التفكير في تبيان مرسلاته (احكامه) والسيطرة عليها ، يكونان معا ضوءا كشافا يجلو لنا طبيعة الواقع • ونحن ندرك اخيرا فلسفة برجسون على حقيقتها على هذا النحو • اما فيما يتعلق بمفهوم التفطن هذا ، فانه يمكنا ان نسوق ثلاثة انتقادات ضده •

(أ) يعد برجسون الفرق بين الحيوانات والانسان فرقا في النوع لا في الدرجة وهذا الفرق في النوع يقوم على الحقيقة القائلة ان الانسان قد رقى الذكاء وان الحيوانات ولا سيما الحشرات رقت التفطن ولهذا كان التفطن في الانسان ضعيفا ومتقطعا وكان في الحيوانات شاملا متصلا وهذه النظرية في نظر كثير من علماء النفس لا تطابق الحقائق وان الحقائق التي

تغفلها هذه النظرية بصورة خاصة هى الحقائق المتعلقة بالذات غير الواعية • وعلم نفس اللاوعى يتحكم فى فعالية الانسان والحيوان بدرجة واحدة ، على ان هناك ميل شديد لعد اللاوعى عند الحيوان واللاوعى عند الانسان متماثلين فى الجوهر •

والحق، ان غريزة الحيوان انما هي اول مظهر لدذلك اللاوعي الدي يظهر في الانسان في صورة غنية واسعة ، وان الفروق الموجودة بين الانسان والحيوان تعزى الى الحقيقة الذاهبة الى ان الحيوانات والكائنات الحية تقع في مستويات مختلفة في نفس التقدم التطوري .

(ب) على انه اذا اعتقدنا ان الفرق بين الحيوان والانسان فرق نوعى ، ففى اية ناحية يقرر برجسون تفوق الانسان على الحيوان ؟ ويتكلم برجسون دائماً عن الانسان من حيث انه نجاح للتطور وانه احد الامثلة الذي نجح فيه الاندفاع الحيوى في تحطيم القوى الجبرية وشيد الحرية ، على حين ان الحيوانات هي الفضلات المتبقية من اندفاع تطوري اخفق في تحطيم تلك المقوى .

ومع ذلك ، فإن الحيوانات لها في الظاهر كل ذلك التفطن الذي هو اكثر الإدلية رقيا على الصحيح ، على حين أن للانسان منيه نصيب ضئيلا متقطع ، فالتفطن في الانسان ليس الا اثرا أو بقية تدل على الاصل المشترك الذي نشأ منه الانسان والحيوانات: ففي الامكان \_ اذا \_ أن نسلم أن هذه النقية من التفطن ، مع سير التطور ، ستتضأل حتى تتلاشى ، وتبقى ملكة التفطن عندئذ امتيازا تتفرد به الحيوانات ، وهذا النقاش يؤدى إلى النتيجة الذاهبة الى أن قدرة التفطن على فهم طبيعة الواقع الصحيحة ، وعلى تقدير فلسفة برجسون التي وحدها تحقق طبيعة الواقع الصحيحة تحقيقا صحيحا \_ كما يزعم برجسون \_ لا بد أن تزول مع الزمان من الكائنات البشرية ،

صحيح أن الحيوانات تستطيع لوقت ما أن تشارك برجسون نظراته في طبيعة الواقع بفضل التفطن الذي عندها • الا أننا نتوقع أن الحيوانات التي يجب أن تعد أخفاقا للتطور ، ستعود في يوم ما إلى الزواحف في العصر الميزوئي (Mesozioc) أبان ركود التطور ، وأن الحقيقة القائلة أن الواقع تغير ستزول عاجلا أم آجلا من العالم • وعليه ، فليست نظرة برجسون نظرة تفاؤل من حيث مستقبل الحقيقة أو الصحيح •

(ج) اما اذا نفينا على الاساس المتقدم هذه النتيجة القائلة ان الصحيح الميتافزيقي لا يعرف بواسطة التفطن عند الحيوانات بل بواسطة التفطن المجيد الذي امتص الذكاء ، انتهينا الى موقف يكون التفطن فيه حكما ومحلفا (Jury) في قضية هو احد طرفيها •

ومفهوم برجسون عن العقل مستهدف لنفس هذا النقد ايضا • فموقف برجسون \_ كما رأينا \_ هو ان العقل ملكة خاصة نشأت لاغراض العمل ، والعقل ، كي يقدم في هذه الاغراض ، يصور فيض الواقع مقطعا الى اجزاء. من هذا الموقف يجب ان تأتى احدى هاتين النتيجتين : اما ان الواقع بنفسه يحتوى على علامات او مميزات فارقة يجدها مهيأة قبل حصول الادراك او أن الواقع عديم المميزات بالمرة وان العقل هو الـذي يضع هـذه العلامات والمميزات في الواقع او يفرضها عليه • ففي الحالة الاولى لايكون الواقع فيضا تاما ، اما في الحالة الثانية ، فان العقل يقدم الينا نظرة مخطئة عن الواقع. هذا ، وواضح ان برجسون على الجملة يتخذ النظرة الثانية عن الصلة بين العقل والواقع \_ تلك النظرة التي تعد العقل شيئًا يخلق المميزات التي لم تكن مهيأة او معطاة • ويقول برجسون «الصيرورة هي ما كان يجب ان يعرضه علينا العقل والحواس عن المادة لو كان في امكانهم الحصول عن المادة نظرة مباشرة مقصودة لذاتها • من هذا ينتج ان العقل يتخذ عن الواقع نظرة مضللة بالرغم من ان برجسون لم يلزم نفسه ابدا بهذه النتيجة • والعقل لما

كان متعلقا بما هو صالح من الناحية العملية ، فحذار لنا حذرا صريحا ان نظر فى العقل يستطيع ان يعطينا الصحيح الميتافزيقى • «الا انه عندما ننظر فى طبيعة ما هو واقع اثناء التأمل فيه حسبما تقتضى مصالحنا العملية ، تصبح غير قادرين على ادراك التطور الحقيقى او الصيرورة الاساسية ، والى هذا ، هناك فقرة نفسية فى مقدمة التطور الابداعى يتساءل فيها برجسون كيف تمكن العقل الذى خلقته الحياة فى ظروف محدودة ليعمل فى اشياء محدودة ان يشمل الحياة التى هو منها ليس الا انعانا او مظهرا .

على ان فلسفة تنظر الى العقل نظرة ارتياب لتجد نفسها عاجلا في موقف حرج: ذلك لان العقل الذى تحتقره اداة تنشأ عليها هي ، وهو سلاح تغرز به دعاويها وقد اشار اليونان منذ زمن بعيد الى انك لا تستطيع ان تعرف ان المعرفة العقلية ممتنعة التحصيل لان معرفتك ان المعرفة العقلية ممتنعة التحصيل هي نفسها جزء من المعرفة العقلية و فان تكن المعرفة العقلية حقا ممتنعة التحصيل ، تكن المعرفة العقلية التي تحقق امتناع تحصيلها بذاتها ممتنعة التحصيل ، وعليه ، فلا نستطيع ان نعرف ان المعرفة العقلية بذاتها ممتنعة التحصيل ، وعليه ، فلا نستطيع ان نعرف ان المعرفة العقلية ممتنعة التحصيل ، وعليه ، فلا نستطيع ان نعرف ان المعرفة العقلية ممتنعة التحصيل ، والحق ان وجود المعرفة يتحقق بانكارها ،

وكثيرا ما يؤخذ على برجسون ان فلسفته ، بنفيه ان العقل يستطيع ان يعطينا الحقيقة عن الكون ، تعرض نفسها الى خطر جد اليونان فى تحاشيه، ذلك لان نفيه ان العقل يستطيع ان يعطينا الحقيقة عن الكون هو بحد ذاته تقرير عقلى عن الكون ، وهو تقدير مؤاده ان الكون هو على صورة بحيث ان العقل لا يعطينا الحقيقة عنه ، هذا ، ونحن اذا فحصنا بناء فلسفة برجسون ، لا يمكننا الا ان نتهى الى انها نتاج عقلى من المرتبة الاولى ، فهو يستعمل اقوى الجدليات وابرع التسبيهات ، واكثر الحجج اقناعا ، وكلها تصدر من عقل برجسون و تخاطب عقولنا ، كى يبرهن على ان النظرة التى يتخذها عقل برجسون و تخاطب عقولنا ، كى يبرهن على ان النظرة التى يتخذها

المقل عن الواقع نظرة مخطئة •

فاذا كان الحال كذلك ، كانت فلسفة برجسون التي هي على وجه التحقيق نظرة عقلية عن الواقع ، فلسفة مخطئة ، وكان ـ اذا ـ القول بان النظرة العقلية عن الواقع مخطئة غير صحيح ، والحق ان برجسون بمقدار ما يجل من قيمة العقل يحط من قيمة حججه ، وهو بمقدار ما يبرهن على دعوته يدحض فلسفته بذلك القدر ،

وعليه ، ففي الوقت الذي نسلم فيه جمال ووحدة مفهوم برجسون عن الواقع ، لا يمكننا الا ان نستنج انه في محاولته وضع كل شيء تحت سمت مبدئه الوحيد ، عرض نفسه الى اعتراضات منطقية خطيرة الاهمية ، على انه يجب ان نعترف ان هذه الحقيقة لم تنل من القيمة العظيمة لمؤلفاته البيولوجية ونتاجه الذي يشهد له حقا انه كان اول من فتق فتقا كبيرا النظرة الآلية في الحياة والكون \_ تلك النظرة التي كان لها سيطرة شبه تامة خلال النصف الاخير من القرن التاسع عشر ،

# ثبت المصطلحات الواردة فى السكتاب

### Ā

| Absolute                   | المطلق                       |
|----------------------------|------------------------------|
| Abstract                   | مجرد                         |
| Abstraction                | تجريد                        |
| Abstraction, principle of  | مبدأ التجريد                 |
| Accident .                 | حدث عرضی                     |
| Account                    | بيان ٠ عرض                   |
| Acquaintance, knowledge by | المعرفة عن طريق التعرف       |
| Act                        | عمل ٠ فعل                    |
| Active                     | فعال • فاعل • نشيط • ناشط    |
| Activity                   | فعالية ٠ نشاط                |
| Actual                     | فعلي ٠                       |
| Adaptation                 | تكيف • تكييف • تهايؤ • تهيئة |
| Adjustment                 | تكيف • تعديل                 |
| Aesthétics                 | الجماليات                    |
| Affinity                   | شبه و تشاكل و قرابة          |
| Aggregate                  | مجموعة                       |
| Aim                        | <i>هد</i> ف                  |
| All opp. Void              | الامتلاء ضد الخلو            |
| Altruism                   | الايثار                      |
| Analogy                    | القياس _ التمثيل •           |
| Analysis                   | التحليل                      |
| Anomaly                    | خرق                          |
| Antinomy                   | تناقض _ ضد القانون           |
| Antipathy                  | نفور ـ كراهية                |
| Antithesis                 | مناقضة ٠ نقيض ٠              |
| Appearance                 | الظاهر ٠ المظهر              |
| Appreciation               | التقدير                      |
| Approach                   | انتهاج • توطئ                |
| Approval                   | استحسان ٠ استصواب            |
|                            |                              |

| Apriori Arbitrary Argument Aspect Assumption Attention Attitude Authority Authoritatively Automatic Aversion Axiom | قبلی • سابقی<br>کینمی • اعتباطی<br>حجة<br>جانب • وجه<br>افتراض • زعم<br>منزع • اتجاه • نظر<br>قوة • سلطة • اتباع<br>بالاتباع<br>ذاتی الحرکة<br>اعراض •<br>اعراض • |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                    |                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                    | В                                                                                                                                                                 |
| Becoming Being Behaviour Belief Bias Body Brain                                                                    | الصيرورة<br>الوجود • كنة<br>السلوك<br>عقيدة • اعتقاد<br>تحيز • انحياز<br>الجسم<br>المحماغ                                                                         |
|                                                                                                                    | C                                                                                                                                                                 |
| Cerebrum Certainty Change Chaos Character Characteristic (s) Choice                                                | المغ<br>تحقق<br>التغير<br>فوضى<br>خلق • طبع<br>ميزة • مميزات<br>اختيار • انتقاء<br>دعوى • دعاوى<br>التئام • انسجام<br>مركب                                        |

| Complex, character        | مرکب ذاتی                           |
|---------------------------|-------------------------------------|
| Concept                   | مفهوم • معنی کلی                    |
| Conception                | ادراك المفاهيم •                    |
|                           | تصور المعانى الكلية                 |
| Conceptual Thinking       | التفكير الفهمى - التفكير المؤسس     |
|                           | على المفاهيم                        |
| Concrete                  | محسوس                               |
| Consciousness             | الوعى                               |
| Consistent                | منسدجم ـ خال من التناقض             |
| Contention                | خلاف ۔ نزاع                         |
| Context                   | ترکیب ۰                             |
| Continuity                | تواصل ــ استمرار                    |
| Continuum                 | شيء متواصل                          |
| Contradiction             | تناقض                               |
| Controversy               | نقاش ۔ جدال                         |
| Co-ordination             | توفیق ـ توافق                       |
| Correspondence            | مطابقة                              |
| Creative                  | ابداعی ـ مبدع                       |
| Criterion                 | مقياس                               |
| Critical                  | انتقادي                             |
| Criticism                 | انتقاد ۰ نقد                        |
| Curve                     | منحن                                |
| Curvature                 | انحناء                              |
| Custom                    | عرف                                 |
|                           | D                                   |
|                           | ,                                   |
| Data                      | الحتائق المعطاة ـ المعلوم ـ المفروض |
| Day-dreams                | اجلام اليقظة                        |
| Definite                  | محدود                               |
| Demand                    | مطلب                                |
| Description, knowledge by | المعرفة عن طريق الوصف               |
| Determine                 | يعين                                |
| Determinism               | الحتمية ـ الجبرية                   |
| <b>7</b> 0 1              | تہ قب سے نشیمہ                      |

Development

| Dilemma Discontinuity Disposition Diversity Doctrine | موقف حرج<br>انقطاع<br>میل • نزوع<br>تنوع<br>مبدأ ـ تعالیم |
|------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| Doubt                                                | شك ـ ريبة                                                 |
| Duration                                             | -ي.<br>دوام ــ ديمومة                                     |
|                                                      |                                                           |
| ,                                                    | E                                                         |
| Ego                                                  | וצט                                                       |
| Egoism                                               | الانانية ــ الاثرة                                        |
| Egotism                                              | الإنانة _ قولك أنا                                        |
| Elaboration                                          | اتقان                                                     |
| Elan Vital                                           | الاندفاع الحيوى                                           |
| Element                                              | عنصر                                                      |
| Error                                                | الخطأ                                                     |
| Ethics                                               | علم الاخلاق                                               |
| Evolution                                            | تطور • النشوء والارتقاء                                   |
| Experiment                                           | التجرية                                                   |
| Experience                                           | خبرة ـ اختبار                                             |
| External                                             | خارجی                                                     |
| Extension                                            | امتداد • بسط                                              |
| Extrinsic                                            | خارج عن جوهر الشيء                                        |
|                                                      | <b>F</b>                                                  |
| Fact                                                 | 35.5~                                                     |
| Factor                                               | lale                                                      |
| Faculty                                              | ح <i>قیقة</i><br>عامل<br>ملکة ـــ قو ة                    |

 Fact
 حقیقة

 Factor
 alact

 Faculty
 act

 Fallacy
 act

 False
 act

 Familiar
 aluct

 Feature
 act

 Act
 act

| Feature, Distinctive Finitum Form Formal Formula Foundation (s) Free                                                   |    | ميزة فارقة<br>المحدود<br>صورة ــ شكل<br>صورى • شكلى<br>دستور • قاعدة<br>اساس (أسس)<br>حر<br>وظيفة                                                                   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Function                                                                                                               |    | وظیفه<br>تأدیة الوظیفة او العمل                                                                                                                                     |
| Functioning                                                                                                            |    | ر المعلق                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                        | G  | ,                                                                                                                                                                   |
| Growth                                                                                                                 |    | النمو _ النماه                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                        | H  | •                                                                                                                                                                   |
| Harmony Hallucination Histriography Humanism Hypothesis                                                                | I  | توافق _ انسجام خداع الخيال علم كتابة التاريخ علم كتابة التاريخ الانسانية المذهب الانساني الفرضية                                                                    |
|                                                                                                                        | ♣, |                                                                                                                                                                     |
| Ideal Idealism Idealism, Subjective Identity Illusion Illustration Image Imagination Immanent Implication (s) Implicit | •  | فكرة • مثال مثل أعلى • فكرى مثال • مثل أعلى • فكرى المثالية الذاتية ذاتية • هوية وهم – خداع توضيع صورة تخيل • تصور حال في • مقيم في منطويات • مضامين • فسمنى • مضمر |

| Impression (s) Impulse Individuation, principle of Incarnation Incidental Inclination Inference Inherent Intellect Interaction Intuition Intuitions Intuitions Intrinsic | انطباع _ انطباعات دافع _ اندفاع مبدأ التجزئة _ مبدأ التفريد تجسد عرضي نزعة _ نزوع استدلال متأصل ( في الشيء ) العقل التفاعل • المفاعلة التفاعل • المفاعلة التفطن _ الوحي فطانات _ موحييات |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| · <b>K</b>                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                          |
| Knowledge L                                                                                                                                                              | المعرفة                                                                                                                                                                                  |
| Level Linguistics Logic                                                                                                                                                  | •                                                                                                                                                                                        |
| Method Matter Mechanistic Memory Mind Mutation                                                                                                                           | طريقة • منهج<br>مادة<br>آلى<br>ذاكرة •<br>العتمل<br>طغرة                                                                                                                                 |

| Naive-Realism         | الواقعية الساذجة                 |
|-----------------------|----------------------------------|
| Neo-Realism           | الواقعية الجديدة                 |
| Neutral               | محايد                            |
| Normal<br>Nothingness | سىوى • اعتيادى العدم • اللاشيئية |

0

| Object      | الشبيحية • الموضوع • الشيء |
|-------------|----------------------------|
| Objective   | شبخي ٠ موضوعي ٠ شيئي       |
| Occurence   | حدث                        |
| Optimism    | تفاؤل                      |
| Originality | ابتكار ٠ اصالة             |

 $\mathbf{P}^{\cdot}$ 

| Paradox         |           | مناقضة ظاهرية           |
|-----------------|-----------|-------------------------|
| Parallelism     | <b>!</b>  | مو ازاة                 |
| Participation   |           | مشاركة                  |
| Particulars     |           | جز ئيات                 |
| Passive         |           | . ت<br>منفعل • قابل     |
| Pattern         |           | ت<br>نموذج ،            |
| Pedagogy        |           | علم التعليم             |
| Perception      |           | الادراك                 |
| Perception, Sen | ISC.      | الادراك الحسى           |
| Personality     | •         | شخصية                   |
| Perspective     |           | نظرة متناسبة            |
| Pessimism       |           | التقساؤم                |
| Phenomenon      |           | ظاهرة                   |
| Plurality       |           | التعدد                  |
| Position        |           | موقف ٠ وضع              |
| Postulate       | مصادرات ) | موضوعة • مصادرة ( ج :   |
| Pargmatism      | •         | العملية • المذهب العملي |
| •               |           | <u>-</u>                |

| Premiss             | المتدمة                         |
|---------------------|---------------------------------|
| Pre-Suppositions    | أوليات • فروض قبلية             |
| Principle           | مبدأ ٠ أصل                      |
| Probability         | الاحتمال ٠                      |
| Problem             | مشكنة                           |
| Process             | عملية                           |
| Projection          | بروز                            |
| Proposition         | قضية (ج: قضايا)                 |
| Purpose             | قضية ( ج : قضايا )<br>غرض • قصد |
| ± urposo            | •                               |
|                     | Q                               |
|                     | 7 : 6 . 7:                      |
| Quality             | صفه • بيفيه                     |
| Question            | مساله                           |
|                     | R                               |
|                     | <b>A</b>                        |
| Realism             | الواقعية                        |
| Reasoning           | الاستدلال • تفكير               |
| Reflection          | تأمل تا                         |
| Refutation          | ادحاض                           |
| Relation            | علاقة                           |
| Relative            | نسبی ۔ اعتباری                  |
| Representation      | تمثیل ۔ تصویر                   |
| Requisite           | مطلب • مستلزم                   |
| Result              | نتيجة                           |
| ,                   | •                               |
|                     | S                               |
| Science             | علم                             |
|                     | مدی                             |
| Scope Sensetion (a) | الحس (ج: الحسوس)                |
| Sensation (s)       | حاسة ( ء : حواس )               |
| Sense (s)           | حاسة (ج: حواس)<br>البداهة       |
| Sense, Common       | متتابعة ٠                       |
| Sequence            | مفرد ـ غریب ( فی بابه )         |
| Singular            | سره کا عریب را عی باب           |

| Solipsism           | الذاتية البحتة               |
|---------------------|------------------------------|
| Space               | الفراغ                       |
| Spontaneous         | تلقائی • ذاتی                |
| Static opp. dynamic | ثابت ضد متحرك                |
| Subject             | الذَّات • الموضوع            |
| Subjective          | ذات <i>ی</i>                 |
| Substitute          | بديل                         |
| Subsistence         | قيام ٠ وجود                  |
| Succession          | تعاقب                        |
| Surge               | موجة                         |
| Surge, Vital        | الموجة الحيوية               |
| Syllogism           | القياس المنطقي               |
| Symmetry            | تناظر ـ تماثل                |
| Sympathy            | تعاطف ،                      |
| Synthesis           | التركيب                      |
|                     | - "                          |
| .**                 | T                            |
| Technical           | فئی ۔ اصطلاحی                |
| Tendency            | نزعة ٠ ميل                   |
| Term (s)            | حدود ۰ أبعاد                 |
| Theory              | نظرية                        |
| Thesis              | قضية ٠ دعوة                  |
| Totality            | الكلية                       |
| Tradition           | تقلید • نقل                  |
| Transcendant        | متعال                        |
| Transformism        | مذهب التحول                  |
| Trend               | اتجاه • نزعة -               |
| Truism              | حقيقة ثابتة                  |
| Truth               | الحقيقة · الصحيح · نقطة تحول |
| Turning-point       | نقطه بحول                    |

U

Understanding Unity

| Universals<br>Universe<br>Utility                     | www.s ° ° |          | الكليات<br>الكون<br>النفعية                                           |
|-------------------------------------------------------|-----------|----------|-----------------------------------------------------------------------|
|                                                       |           | Y        | •                                                                     |
| Validity Variety Verification View (s) Vital Volition |           | ·        | نبات · صحة<br>ضرب<br>تحقیق · اثبات<br>نظرة _ نظرات<br>حیوی<br>ارادة · |
| •                                                     | · •       | <b>N</b> |                                                                       |
| ŤX7:11                                                |           |          | 2 N N                                                                 |

الارادة Will العالم World

## مِدول الحطأ والصواب

|          |              | مِدول الخطأ والصواب |            | Ald Ar     |  |
|----------|--------------|---------------------|------------|------------|--|
|          | . الصواب     | الخطأ               | السطر      | الصفيحة    |  |
| <u>-</u> | نجرى         | يجرى                | ١٣         | ١.         |  |
|          | اخری یجب أ   | اخرى أن             | 14         | 41         |  |
|          | يحسبون       | يحسبو نه            | Y          | <b>K</b> Y |  |
|          | موجودات      | مو جو د             | ١٢         | 7.0        |  |
|          | بتبسيطه      | بتسيطه              | 14         | **         |  |
|          | الصغر        | الصفر               | 10         | 77         |  |
|          | التمييز      | التميز              | 11         | 14         |  |
|          | نحقق         | نحق                 | ٠.         | ۳٧         |  |
|          | لانه لا يوجد | لانه يوجد           | <b>\Y</b>  | ٦٦         |  |
|          | وحده         | وحدة                | 14         |            |  |
|          | وجوده        | وجود                | <b>\</b> * | Yo         |  |
|          | Strulbrugs   | Strulbruge          | ٠ ٣        | 44         |  |
|          | صحيحة بصورة  | صحيحة مطلقة         | 14         | . 44       |  |
| C.º      | لنا أن نقسم  | لنا نقسم            | •          | 1 • ٤      |  |